# مباديات فلسفه

برائے انٹر میڈیٹ (حقیہ اوّل)



پنجاب كريكولم ايند شيكست بك بورد، لا مور

# جمله حقوق مجن بنجاب كريكولم ايند تكسك بك بورد محفوظ الا

## منظور کردہ: وفاقی وزات تعلیم (شعبہ نصاب) حکومت پاکتان، اسلام آباد اس کتاب کا کوئی حصافت یا ترجمہ نیس کیاجا سکتا اور نہ ہی اے ٹیٹ بیچرز، کا ئیڈ بکس، خلاصہ جات، نوٹس یا امدادی کتب کی تیاری میں استعمال کیاجا سکتا ہے۔

| فهرست مضامین |                          |       |
|--------------|--------------------------|-------|
| 1            | فلسفه كي تعريف           | باب1: |
| 16           | فلسفداور غرجب            | باب:  |
| 26           | فلفداورسائنس             | باب3: |
| 38           | علم                      | :4-4  |
| 53           | مابعدالطبيعات            | باب5: |
| 61           | اخلا قیات                | :6-4  |
| 73           | اسلامی اقدار             | باب7: |
| 91           | حكمت مفهوم اور دائره كار | باب8: |
| 104          | حل مشقى سوالات           |       |
| 106          | نریک                     |       |
| 109          | كابيات الماليات          |       |

مصنف: قاكثر جاويدا قبال نديم،ايسوى ايث پروفيسرفلفه (ر) يونيورشي كالج آف ايج كيش، لوز مال، لا مور

| تشهوهيد | آرتست: مسزعا          |           | سادق   | زریگرانی: فریده |
|---------|-----------------------|-----------|--------|-----------------|
| שושני   | مطيع: الرحيم آدث پريس | 1 1 4 3 6 | עו הפנ | ناشر: ایک پرظرد |
| تيت     | تعدادا شاعت           | طباعت     | المريش | تاريخ اشاعت     |
| 53.00   | 2,000                 | 7         | اول ا  | متى 2019ء       |

# فلسف كى تعريف (Definition of Philosophy)

انسان وجن طور پر کھے نہ کھے جانے کی جبتو کرتا ہے۔ جیسے جیسے علی اور فکری مسائل حل ہوتے جاتے ہیں ویسے ویسے فکر کے نئے نئے در سے کھلتے چلے جاتے ہیں۔ انسان جرانی اوراستعجاب کی گہرائیوں ہیں گرتا ہے قو پھر فلسفہ ہی اسے اس فکری پھنور سے ہاہر نکا انا ہے۔ ای لیے یونانی فلسفی افلاطون نے کہا تھا کہ فلسفے کی ابتدا جرت و تعجب اور اس سے بیدا ہونے والی وجنی الجھنوں کو دور کرنے کی کوشش سے ہوتی ہے۔ انسان کا شعور بقدرت پختہ ہوتا جاتا ہے بشعور کی بلندیاں انسان کی جرانی میں مزیدا ضافہ کرتی ہیں۔ فلسفہ اس جرانی کو دور کرتا ہے اور اس کے ذہن میں پیدا ہونے والے جران کن سوالات کے جواب تلاش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

فکرعمو ہااس وقت پیدا ہوتا ہے جب انسان کوکوئی وہی مسئلہ در پیش ہوتا ہے۔ کسی فکری مسئلے کاحل جبلی طور پر ممکن نہیں۔ جب انسان کسی مشکل مسئلہ اور اس کے جوابی فعل کے در میان وقفہ بیس مخصوص وہ نی عمل سے گزرتا ہے تو ای وہ نی عمل کوفکر کہتے ہیں جو جبلت تجسس کی تسکیدن مشکل مسئلہ اور اس کے جوابی فعل کے در میان وقفہ بیس مخصوص وہ نی اسان کوسو پنے پر مجبور کرتا ہے۔ جے ہم فلسفیا نہ سوچ و بچار کہتے ہیں۔ ہر خض کی سوچ کی ایک سطح ہوتی ہے جے انفرادی یا ذاتی فلسفہ عقائد اور اقد ار پر بنی ہوتا ہے جبکہ منظم اور کا کناتی فلسفہ بیس منطقی ربط اور تسلسل پایا جاتا ہے۔

انسان کے ذہن میں ہمیشہ تین قتم کے سوالات انجرتے رہتے ہیں لینی کوئی شے کیا ہے؟ کیے ہے؟ اور کیوں ہے؟ کیا اور کیے کے جواب سائنسی فکر سے حاصل کیے جاسکتے ہیں جبکہ کیوں کا جواب فلسفہ مہیا کرتا ہے جس سے خیالات ،تصورات ،اصول اور کیے وضع کیے جاتے ہیں اور ان کی قدر ومنزلت اور اہمیت بیان کی جاتی ہے۔

فلفہ دراصل حقیقت کی تلاش اور حب دانش کا نام ہے۔اس لیے فلسفیانہ مسائل حل کرنے والے کو تکیم، دانا یا فلسفی کہا جا تا ہے۔ تاریخ فلسفہ یونان کا مطالعہ کریں تو پنہ چاتا ہے کہ فیٹا غورث نے سب سے پہلے فلسفہ کا لفظ استعال کیا تھا۔ فلسفہ ہمیں فکر جس پر جا کرفلسفی صداقت اور حقیقت جانے کی کوشش کرتا ہے۔ یہا یک ایسار جمان ہے جس میں فلسفہ برحیثیتِ مجموعی فکر انسانی اور مکنہ حقیقت کی ایک تصویر پیش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

فلفی انتهائی اعلی در جے کا وہ ذبین وظین شخص ہوتا ہے جوابی فکر ونظر سے اشیا ونظریات کی ابتدا اور انتها جانے کی تک ودوکرتا ہے۔ اگریزی زبان کا لفظ Philosophy حقیقتا یونائی الاصل ہے جس میں PHILIA کے معنی Love یعنی محبت کے ہیں اور SOPHIA کے معنی Wisdom یعنی محمت ودانائی کے ہیں۔ اس طرح Philosophy کے لغوی معنی "Loveof Wisdom" کیعنی د محبت حکمت یا حب والش" فلفى وه لوگ ہوتے ہیں جو ہرطرح كى ازلى وابدى اورعدىم الغير اشياد نظريات كو بجھنے كى اہليت ركھتے ہيں۔

ہم تاریخ فلفے کو تین بڑے ادوار میں تقسیم کر سکتے ہیں۔ دورِ اول قدیم دور ہے جس میں فلسفوں کی تقسیم اس طرح ہے۔ ہندی فلفہ، چینی فلسفہ، ایرانی فلسفہ، مصری فلسفہ، اور انی فلسفہ، اور انی فلسفہ، ایرانی ای

دوراوّل میں بونانی فلسفیوں میں تھیلیز ، ہرا کلائٹس ، ایمپیڈ وکلیز ، پارمینڈیز ، فیٹاغورث ، پروٹاغورس ، سقراط ،افلاطون اورار سطوکے نام لئے جاسکتے ہیں۔ان عظیم بونانی فلسفیوں نے میدانِ فلسفہ میں کمال نظریات پیش کئے جوابھی تک تازہ ہیں۔

دور ٹانی یعنی از منہ وسطی کے مسلمان فلسفیوں میں الکندی ، الفارا بی ، این سینا ، این مسکویی ، امام الغزالی ، این ملجه ، این طفیل ، این رشد ، امام البو بکر رازی ، این خلدون اور این عربی آسمان فلسفه پر جیکتے ستارے ہیں جنہوں نے متعدد فلسفیانہ اور فدہبی مسائل کوحل کرنے کی کوشش جاری رکھی ۔ اسی طرح دور ٹالٹ میں فلسفہ جدیداور پس جدیدیت کے معروف فلسفیوں میں ڈیکارٹ ، کانٹ ، ہیگل ، نشھے ، برگساں ، رسل ، وامیٹ ہیڈ ، وکئن سٹائین ، دریدااور چوسکی وغیرہ شہور ہیں ۔

فلسفیاندافکاربعض اوقات قوموں کے نام ہے بھی جانے جاتے ہیں۔ بعض اوقات عرصہ دراز تک کسی قوم کا کوئی فلسفہ سامنے ہیں آتا لیکن سے بات واضح ہے کہ انسان ہمیشہ حقیقت جانے کی تگ ودوکر تار ہتا ہے، جویقینا ہمیشہ جاری رہے گا۔

ہردوریں بچائی کی تلاش اوراہے حاصل کرنے کی خواہش میں مسلسل جدوجہد کرنے کا نام فلفہ ہے۔انسان جب کوئی نئی شے دیکھتا یا آواز سنتا ہے تو جیران ہوتا ہے۔ یہ جیرانی کاعمل اس کے ذہن میں سوالات پیدا کرتا ہے۔ سوچ و بچاراورفکر پیدا کرتا ہے۔ اس جیرانی سے فلفے کی ابتدا ہوتی ہے سوچ و بچاراورفکر کا نام ہی فلفہ ہے۔افلاطون نے کہا ہے:

"Philosophy begins with wonder"

جس طرح بونانی فلنی افلاطون کا خیال ہے کہ فلند کی ابتدا جرانی سے ہوتی ہے ای طرح فلند جدید کے بانی ڈیکارٹ (Descartes) کے خیال میں فلنے کی ابتداشک اور شعبے کی اذبت ناک ذبئی کیفیت سے نجات عاصل کرنے کی فطری آرز و کی وجہ ہوتی ہے۔ شک و شعبے سے مراد شکیک کا محمل ہے۔ یعنی کی صورت حال یاشے کے متعلق جب تک یقین نہ ہوجائے کوئی حتی فیصلز ہیں کیا جا تا۔ گویا اُسے شک (Doubt) سے دیکھا جا تا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ کسی شے کی حقیقت کیا ہے؟ اصلیت کیا ہے؟ کیا یہ شے جیسی نظر آتی ہے حقیقت میں بھی و لی ہے جونظریہ یا تعقل استعال کیا گیا ہے وہ متند ہے یانہیں ہے۔ کہیں الفاظ کا گور کھ دھند اتو نہیں ہے۔

"Philosophy Begins with Doubt" Descartes

جدید دوریس فلفے کا مفہوم مزید ترقی پاگیا ہے۔ فلفے کے دواہم کام یا افعال ہیں۔ پہلاتر کیب (Synthesis) اور دوسر اتحلیل یا تجوید (Analysis)۔ فلفہ بھری ہوئی سوچ کے تانے بانے بنتا ہے ترکیب کا کام ایک دائرے کے اندررہ کرفکری مفالطے ختم کر کے سوچ کی اکا کیاں بچاکرنا ہے۔ جس سے اجزاکی اہمیت کوکل کے ساتھ ان کی وابستگی کے والے سے اجا کر کیا جا تا ہے۔ ای طرح تحلیل (Analysis) کے کا کیاں بھاکر بات اور تعقلات کا تجوید کیا جا تا ہے۔ تجوید سے اصل تھا کق اور حیثیت سے شنا سائی حاصل ہوتی ہے۔

تجزیہ ہویاتر کیب بید دنوں خصوصی حیثیت کے حال اعمال ہیں۔کوئی عموی وہنی سطح کا مخص ایسا کمال نہیں دکھا سکتا۔ یوں فلسفہ صرف فلسفیوں کے لیے ہوتا ہے، عام لوگوں کے بس کی بات نہیں۔

تمام ترعلوم کی ابتدا فلف بی ہے جو تحق طبیعیات، کمیا،طب، ہندسہ،موسیقی،نفیات،معاشیات،فلکیات، العدالطبیعیات غرضیکہ تمام علوم پر دسترس رکھتا ہے الیے دانا، محیم یافل فی کہا جاتا ہے۔وہ عقلی اورفکری لحاظ سے دوسروں سے برتر ہوتا ہے۔فلف بی سے تمام علوم نکلے ہیں کانت (Comte) نے اس کے فلفے کوام العلوم کہا تھا یعنی فلف تمام علوم کی ماں ہے۔

فلفی نظریة قائم کرتا ہے اور سائنسدان اس بڑل کر کے آسائٹات بیدا کرتا ہے۔فلفہ نظری ہوتا ہے اور سائنس اس کاعملی بہلو۔ اس طرح فلفہ سائنس کی رہنمائی کرتا ہے۔ ڈیلوٹی سیس (W.T.STACE) کے خیال کے مطابق دیگر سائنسی علوم جہاں آ کرختم ہوتے ہیں۔ فلفہ اُس سے آگے اپنی تحقیقات کا آغاز کرتا ہے۔ اس سے مراد ہے کہ پہلے نظریہ پیدا ہوتا ہے پھراس نظریہ پرسائنس کا کام کمل ہوجا تا ہے۔ وہاں پھر کی نہ کی نظریہ کی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔ یہ نظریہ سائنس کوفلفیانہ ذہن رکھنے والے لوگ مہیا کرتا ہے۔ ای طرح ہربرٹ پنر (Herbert Spencer) کا کہنا ہے کہ سائنس جزوی طور پرمنظم ہے جبکہ فلفہ کی طور پرمنظم علم ہے جبکہ فلفہ کی طور پرمنظم علم ہے۔ اس طرح ہربرٹ پنر (Herbert Spencer) کا کہنا ہے کہ سائنس جزوی طور پرمنظم کے جبکہ فلفہ کی طور پرمنظم علم ہے جبکہ فلفہ کی طور پرمنظم علم ہے۔ فلفہ میں زندگی کے مسائل عل کرنے کے لیے منظم اور مرتب انداز سے وسعیت قلب اور وسیع النظری سے کام لیا جا تا ہے۔

فلے فانہ افکار مقفل ذہنوں کو کھولتے ہیں اس طرح انسانی ذہن اس قابل ہوجاتا ہے کہ پوری کا کناتی فضا کے بند در سے آہتہ آہتہ خود بخو د وا ہوجاتے ہیں۔فلفہ ہی کی بدولت دنیا کے تمام علوم ایک دوسرے سے نسلک ہوتے ہیں۔جس سے انسان تخیلاتی کا کنات میں بالعموم معنویت، ترتیب، توازن اورکلیت پیدا کرتا ہے۔فلفہ کمی ابتدا بھی ہے اورانتہا بھی۔

تقید ہوکہ تحقیق ، ترکیب ہوکہ تحلیل سب کی بنیادیں فلف مہیا کرتا ہے۔ فلفہ حقیقت کی تہدتک چنچنے کا طریق کارہے۔ سوچ و بچاراور فکری کاوش سے صرف فلف ہی بتا تا ہے کہ وجود کی اصل ماہیت اپنی فطرت میں کیا ہے؟

## فليفيانه سوالات ( Philosophical Qusestions )

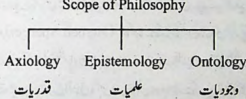
قلفے کا بنیادی کام ہی سوالات اُٹھاناً ہے۔انسان کواس قابل بنانا کہ وہ جس میدان بیس بھی کام کرر ہا ہووہاں فکری انداز سے سوچنے ، کے قابل ہوجائے۔

ہمیشہ سے بی ذہنوں میں چندایک مخصوص سوالات پیدا ہوتے رہتے ہیں، مثلاً انسان کیا ہے؟ کا تنات کیا ہے؟ اس کا خالق کون ہے؟
علم کیا ہے؟ سوچ و بچار کیے ممکن ہے؟ وہ کون سے علوم ہیں جو معیار مقرر کرتے ہیں؟ بنیادی طور پریہ فلفے بی کے سوالات ہیں۔ان کا جواب تااش کر نافلسفیوں کا کام ہے اس لئے کہا جاتا ہے کہ فلسفہ وہ ہے جو فلسفی کرتے ہیں لینی فلسفہ وہ اس کے کہا جاتا ہے کہ فلسفہ وہ ہے جو فلسفی کرتے ہیں لینی فلسفہ ہوتا ہے۔

فلفے کے موضوعات، عنوانات یا سوالات کا دائرہ بہت وسیع ہے۔جس میں فلفے کی فکری سرحدیں طے کرنا ناممکن ہے۔لیکن کسی صدتک جائزہ لیا جاسکتا ہے کہ فلفے کا دائرہ کا راورمعیار کیا ہے؟

## فلفے کا دائرہ کار (Scope of Philosophy)

فلفے کے دائرہ کارے مرادیہ ہے کہ فلفے کی وسعت کیا ہے؟ لیمی فلفے میں کون سے اہم موضوعات زیر بحث آتے ہیں؟ فلفہ کن عوانات یاعلام پر بحث کرتا ہے؟ و یسے کہا جاتا ہے کہ فلفہ ''ام العلوم'' ہے۔ جس کا مغہوم ہیہ ہے کہ تمام علوم کے ماہر تھے۔ ایک فلفی طبیعیات، کہیا، حیاتیات، نباتیات، نفیات، معاشیات، ہندسہ، منطق، معاشریات، تاریخ غرضیکہ تمام علوم کا ماہر ہوتا تھا۔ آہتہ آہتہ علم کی جس شاخ میں ترقی ہوتی گئی وہ فلفہ سے الگ اپنی حیثیت قائم کرتا چلاگیا۔
طبیعیات، کیمیا وغیرہ فلفے سے پہلے علیٰ دہ ہوئے جبکہ نفسیات کو الگ اپنی حیثیت قائم کے تقریباً ایک سوسال ہوئے ہیں۔
فلمفہ کو موضوعات کے لحاظ سے تین بڑے حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔
فلمفہ کو دائر ہ کا ر



(Ontology) :- وجوديات (Ontology)

فلفے کے اہم موضوعات میں سے بیسوال بھی ہے کہ کا تنات کی حقیقت کیا ہے؟ کا تنات کی حقیقت اس کی نوعیت اور ماہیت کو کس طرح بیان کیا جاسکتا ہے؟ کا تنات کی اساس کیا ہے؟ کا تنات کیے بی ہے؟ اس کی ابتدا کیا ہے؟ اس کی اصلیت کیا ہے؟ بیدہ سوالات ہیں جن کاحل وجودیات میں تلاش کیا جاتا ہے۔ کیا کا تنات صرف ایک جو ہرسے بن ہے یا کہ زیادہ جو اہر کا مجموعہ ہے۔

وجودیات کونظریات کے لحاظ سے درج ذیل تین اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ وجودیات Ontology



#### (i) امدیت (Monism)

احدیت کے نظریہ کے مطابق کا نئات کی ابتدا صرف ایک جوہر ہے ہوئی ہے۔ لین کا نئات صرف کی ایک جوہر (Substance) سے بی ہے۔ مثلاً سب سے پہلے یونانی فلفی تھیلیز کا خیال تھا کہ تمام کا نئات پانی سے بی ہے۔

(ii) شويت (Dualism)

معویت کے نظرتیہ کے مطابق کا کنات کی دو جواہر (Substances) سے مل کر بنی ہے ، لیعنی ذہن (Mind) اور المعدد (Matter) ہے۔

### (iii) كثرتيت (Pluralism)

کثر تیت کے نظریہ کے مطابق کا نئات کی ابتدا ایک جوہریا دو جواہر سے نہیں ہوئی بلکہ لا تعداد بنیادی جواہر سے کا نئات بنی ہے۔ کا نئات میں چونکہ مختلف نوعیت کی مختلف اشیا موجود ہیں اس لیے بیمختلف جواہر کے مجموعہ ہی ہے۔

یونانی فلفی ایمپیڈ وکلیز (Empedocles) کے خیال میں کا کنات چار بنیادی عناصر یعنی جواہر، (Elements) سے ٹل کر بنی ہے اوروہ چار بنیادی عناصر پانی، مٹی ، آگ اور ہوا ہیں ۔ اس طرح ایک اور یونانی فلفی ڈیموقر یطوی Democrit کا خیال ہے کہ چار نہیں بلکہ لا تعداد عناصر سے ٹل کرکا کنات وجود میں آئی ہے۔

#### (Epsitemology) علمیات (2)

علمیات کے دائرہ کار میں اِن سوالات کا جواب تلاش کیا جا تا ہے۔ علم کیا ہے؟ علم کے ماخذ اور صدود کیا ہیں؟ کیا ہم کسی شے کاعلم رکھ سے ہیں؟ کیا حواس حقیقی ہوتے ہیں؟ جو کچھ ہمیں محسوس ہورہا ہے وہ حقیقت پر بنی ہے یا کہ دھوکا اور فریب ہے؟ بعض فلسفیوں کا خیال ہے کہ علم کا حصول ممکن ہی نہیں۔ جدید فلسفہ کے بانی ڈیکارٹ (Descartes) کا خیال ہے کہ تشکیک سے علم کو جانچنا چاہے۔ اس طرح فلسفیانہ سوچ واضح ہوتی ہے اور تشکیک سے پنہ چلا ہے کہ علم کا حصول ممکن ہی نہیں۔ ہرشے پر شک کر کے دیکھیں اور تجزیہ کریں تو باتی پھے نیس فلسفیانہ سوچ واضح ہوتی ہے اور تشکیک سے پنہ چلا ہے کہ علم کا حصول ممکن ہی نہیں۔ ہرشے پر شک کر کے دیکھیں اور تجزیہ کریں تو باتی پھے نیس خور ہوتے ہیں۔ وہ بی خیالات (Innate Ideas) کے قائل عقلیت پندر (Rationalist) ہیں۔ وہ نہایت وثوتی سے کہتے ہیں کہ انسانی ذہن میں پیدائش طور پر بعض تصورات موجود ہوتے ہیں۔ عقلیت پندر وزیون کے اس سے بیسانی دیتے ہیں یا کمپیوٹر میں استعال ہونے والی جیسے گرامونون کے ریکارڈ میں گانے بند ہوتے ہیں اور گرامونون کی سوئی کے کس سے بیسانی دیتے ہیں یا کمپیوٹر میں استعال ہونے والی ڈسک میں مواد موجود ہوتا ہے اور کمپیوٹر میں ڈسک میں مواد موجود ہوتا ہے اور کمپیوٹر میں ڈالنے سے دوسا منے سکرین پر آجا تا ہے۔

لیکن اس کے برعکس بعض فلسفیوں کا خیال ہے کہ پیدائش کے وقت انسان کا ذہن ایسے ہی خالی ہوتا ہے جیسے کوئی صاف سلیٹ ۔ یہ خیال مشہور فلسفی جان لاک (Johne Locke) کا ہے جس طرح صاف سلیٹ پر بعد میں حروف یا الفاظ لکھے جاتے ہیں اس طرح ذہن پر تجربات اور مشاہدات کی بنا پر خیالات و تصورات سے نقوش بنتے چلے جاتے ہیں۔ اس نقطہ نظر کو ماننے والوں کو تجربیت پند (Empirisists) کہاجا تا ہے کہ وہ تجربہ کی بنا پر علم حاصل کرنے کے حامی ہیں۔

تج بيت پندول كانقط نظر بكرانسان كاتمام علم اكتساني موتاب فواه اس كاما خذ يحي بعي

بعض مفکرین حواس اوراستدلال سے حاصل کردہ علم کوعلم جانے ہیں اوربعض مفکرین وجدان اورالہام کوسیح ماخذعلم سلیم کرتے ہیں۔
علمیات کے موضوع میں ان تمام ذرائع اور ماخذ کا مطالعہ کیا جاتا ہے جن کی بنا پر ہم علم حاصل کرتے ہیں۔ علم کیا ہے؟ مثال کے طور پر
ادراک (Perception) کوعلم کہتے ہیں۔ جب ہم کچھ محسوں کرتے ہوئے اسے معنی دیتے ہیں تو اس عمل کوادراک کہتے ہیں۔ جتنا ہمارا
ادراک زیادہ ہوتا ہے اتنا ہی علم بڑھتا ہے۔ حواس سے حاصل کردہ علم میں نقائص ہیں یعنی بعض اوقات ہم التباس یا وہم کا شکار ہوجاتے
ہیں اور جو کچھ ہمیں محسوں ہو رہا ہوتا ہے اس کوہم اپنی دائست کے مطابق معنی پہنا دیتے ہیں حالانکہ حقیق صورت حال اس سے مختلف ہوتی
ہے۔ سٹرک پر تیز دھوپ کی شعاعیں منعکس ہوتی ہیں تو ہم دور سے اسے پانی سجھ لیتے ہیں جبکہ حقیقت میں وہاں پانی نہیں ہوتا۔ رات کو کم

روشی یا کی بھی وجہ کر والی سفید جگہ ہے پاؤں اٹھا کرآ گر کھتے ہیں کہ سرپانی یا کوئی اور شے ہے جبکہ حقیقاً وہ کر والی سفید مٹی ہوتی ہے۔ اس طرح ریل گاڑی میں سفر کرتے ہوئے دور کے درخت حرکت میں دکھائی دیتے ہیں حالانکہ ہم حرکت میں ہوتے ہیں نہ کہ درخت۔ای طرح ہو، بد بو،خوشبو، ذا نقد اور آ داز کا بھی غلط ادراک یا التہاس (illusion) ممکن ہے۔

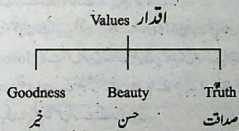
حواس کے ایے نقائص کی وجہ مے عظم حاصل کرنے ہے ہم قاصر ہوتے ہیں۔

(3) قرریات (Axiology)

قدریات میں صداقت کیا ہے؟ قدریات میں کسی شے یاجو کھی جی دنیا میں موجود ہے کی تیقی قدراور معیار کاذکر کیاجا تا ہے۔ معیاراور بیانہ طرح والے علوم کو معیاری علم (Normative Science) کہاجا تا ہے۔ فلسفیانہ افکار میں انسان سائنس کی طرح کلی اور عمومی سائج مشتد طور پراخذ نہیں کرتا بلکہ اس میں فکر کے ارتقا کی گنجائش ہوتی ہے۔ اس لیے پوری دنیا کے لیے متنقل اور عمومی اقدار مہیا کرنے کے بجائے مختلف فلسفیوں کے کسی ایک شے ،نظرید یا تعقل کے بارے میں مختلف رائے ہوتی ہے۔ اس وجہ سے مختلف فلسفی نظام ہائے افکار واقد ار مختلف فلسفوں کے کسی ایک شخص میں ہوتا ہے۔ دنیا کے اکثر میں کسی موتا۔ اس بنا پر مختلف معیارات طے کیے گئے ہیں۔ یونانی سوفسطائی فلسفی پروٹا گورس کا کہنا تھا۔ ''انسان ہر شے فلسفیوں کا نداز فکر کیساں نہیں ہوتا۔ اس بنا پر مختلف معیارات طے کیے گئے ہیں۔ یونانی سوفسطائی فلسفی پروٹا گورس کا کہنا تھا۔ ''انسان ہر شے کا بیانہ ہے''۔

#### "Man is the Measure of all Things"

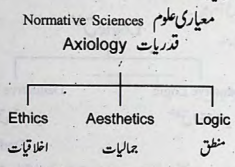
ہرانسان کا سوچنے کا معیادا پنا ہے وہ اپنی عقل ودانست کے مطابق کی شے کے بارے میں رائے قائم کرتا ہے۔اقدار جن کی بنا پر معیاری علوم کا تعین کرتے ہیں، تین ہیں۔



سوچ بچاراور فکر کے مجے ہوئے کاتعلق صداقت (Truth) ہے ہے فکر کے مجے ہونے کے بارے میں بحث ہے منطق جنم لیتا ہے جو فکر کے قوانین وضع کرتا ہے۔

حن وجمال کے حوالے سے معیارات کا تعین جمالیات کوجنم دیتا ہے جس میں بدصورتی اور خوبصورتی کے اصول مقرر کیے جاتے ہیں اوران پر بحث کی جاتی ہے۔

خیرکامعیار (Good) کی مخض کے علی کی خوبی اور خامی بیان کرتا ہے۔اس طرح اگرہم ان تین اقد ارصداقت،حن اور خیرکوسا من رکیس او دنیا عمی صرف تین معیاری علوم وضع ہوتے ہیں۔ان تینوں معیاری علوم کا نقط نظر اور ان کی غرض و فایت بالکل مختلف ہے۔ان کا تعلق اشیا کی جست وبود سے نہیں ہوتا بلکہ ان کی قدرو قیت ہے ہوتا ہے۔وہ جمیں مینیس بتاتے کہ فلال اشیابوں ہیں یا بول تھیں بلکہ میہ بتاتے ہیں کہ انہیں یوں ہونا چاہیے۔وہ ان معیاری اصولوں سے اشیا کی قدرو قیت کا جائزہ لیتے ہیں۔ بیمعیارات وہ اقدار ہیں جوزندگی کے بارے میں اعلیٰ اور بہترین انداز فکر کوروشناش کراتی ہیں۔



(Logic)

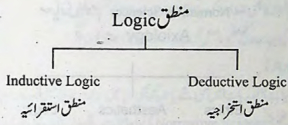
منطق ایک معیاری علم ہے جو فکر کی صحت (Validity) کی جانج پڑتال کرتا ہے۔ اور سیجے فکر کے قوانین کا مطالعہ کرتا ہے۔

Logic is a science that studies the laws of valid thought,

علم منطق ہمیں بتا تا ہے کے فکر کیسا ہونا چاہیے؟ منطق فکر کے نتائج سے بحث کرتا ہے۔ اور ان کی صحت یا عدم صحت کو جانچتا ہے۔ منطق فکر کا معیاری نقط نظر سے مطالعہ کرتا ہے۔

صوری صحت (Formal Validity) میں یہ دیکھا جاتا ہے کہ فکر اپنے آپ سے مطابقت رکھتا ہے یا نہیں۔ مادی صحت

(Material Validity) میں بید یکھا جاتا ہے کہ فکر بیرونی حقیقت ہمطابقت رکھتا ہے بائیس صحت کے انہی دومفاجیم کی بناپر منطق کو دوشاخوں میں تقسیم کیاجاتا ہے۔



منطق استخراجيه (Deductive Logic)

منطق انتخر اجیہ استدلال کی صرف صوری صحت (Formal Validity) کو جانچتا ہے۔ دیے ہوئے مقد مات یا جملوں یا تفیوں کو صحیح مان کرمنطق انتخر اجیہ میں دیکھا جاتا ہے کہ نتیجہ مانے ہوئے مقد مات کے مطابق ہے یانہیں۔

منطق انتخراجیدیں دیے ہوئے مقدمات یعن جملوں میں سے چھپا ہوا تیجدلازی طور پرنکاتا ہے۔ مقدمات یا جملوں اور نتائج کی صوری صحت کے بارے میں جانچ پڑتال کرنامنطق انتخراجیکا کام ہے۔مثلاً:

تمام انسان فانی ہیں۔ سقر اطرا یک انسان ہے۔ متیجہ ..... لہذا سقر اطرفانی ہے۔

منطق اسخراجیہ کے لحاظ ہے پہلے دوجملوں میں سے تیسراجملہ نتیج کے طور پر اخذ کیا گیا ہے جوان میں چھپا ہوا تھا۔ پہلا جملہ '' تمام انسان فانی ہیں'' ۔ کے ساتھ جب دوسراجملہ'' سقراط ایک انسان ہے'' ملایا جاتا ہے تو ہرصورت میں تیسرا جملہ نتیج کے طور پر نکلتا ہے جو کہ صوری صحت کے اصولوں کے مطابق بالکل صحح ہے اور اگر پہلا جملہ بیدیا ہو کہ'' تمام انسان درخت ہیں'' اور دوسرا جملہ ہو'' تمام طلبا انسان ہیں'' تو پھر بیصورت ہے گی۔

> تمام انسان درخت ہیں۔ تمام طلباانسان ہیں۔ تیجہ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔لہذا تمام طلبا درخت ہیں۔

منطق التخراجيد چونکه صوری صحت لين واضح شكل وصورت كو ديكهتى ہے تواس طرح بيد استدلال بالكل صحح ہے اور تيسرا جمله (بتيجه) "تمام طلباء درخت بين" منطق التخراجيد كے اصول كے مطابق صحح نتيجها خذ ہواہے۔ اس طرح چندا كيمزيد مثاليس بير بين۔

1- تمام درخت بزورت بیں۔

بیایک درخت ہے۔ لہذا بیدرخت مبز ہے۔

اس درخت کے تمام سرخ آم میٹھے ہیں۔ بالٹی میں ای درخت کے سرخ آم ہیں۔ لہذا بالٹی میں تمام آم شکھے ہیں۔

\_2

امیم-اے کی تمام طالبات حاضر ہیں۔ حراامیم-اے کی طالبہے۔ لہذا حر احاضرہے۔

اوپر دی گئی مثالوں میں تیسرا جملہ نتیجہ کے طور پرخود بخود برآ مد ہوتا ہے جومنطق انتخراجیہ کے اصولوں کے مطابق بالکل صحح ہے۔منطق انتخراجیہ میں عموماً کل سے جز کا نتیجہ اخذ کیا جاتا ہے۔

منطق استقرائيه (Inductive Logic)

منطق استقرائی میں استدلال کی مادی صحت (Material Validity) کوجانچا جاتا ہے۔ نتائج اختالات (Probables) پڑی ہوتے ہیں۔ چندایک حقائق کا پیت لگایا جاتا ہے پھرکل کے بارے ہیں نتیجہ اخذکیا جاتا ہے ۔ منطق استقرائی میں انفرادی حقائق سے عمومی حقائق کی طرف جاتے ہیں۔ حقائق کی تعدیق کی جاتی ہیں۔ جزوی حقائق کی طرف جاتے ہیں۔ حقائق کے منطق استقرائی کی مثالیں درج ذیل ہیں: کہ حقائق کے مشاہدے کی مدد سے کلیے، قضیے مرتب کیے جاتے ہیں۔ منطق استرائی کی مثالیں درج ذیل ہیں: کہ

زيدفانى ہے، بحرفانی ہے، اور عمرفانی ہے....

لبذاتمام انسان فاني بين\_

منطق استقرائیے کی اس مثال کو غورے دیکھیں تو پہ چاتا ہے کدونیا میں ایک فخض کومرتے ہوئے دیکھا، دوسرے کومرتے ہوئے دیکھا، تیسرے کومرتے ہوئے دیکھا، پھرایک استقرائی زفتدلگا کرکل کے بارے میں رائے قائم کرلی گئی۔

ای طرح اگرہم ایک دکان ہے ایک قلم خریدتے ہیں وہ سچے کام کرتا ہے، دوسراقلم خریدتے ہیں وہ سچے کام کرتا اور پھرتیسرایا چوتھا قلم خریدتے ہیں اور وہ بھی سچے چلا ہے تو ہم عموی نتیجا خذکرتے ہیں کہ ''اس دوکان کے تمام قلم سچے کام کرتے ہیں'۔

منطق استقر ائيديس پہلے تقائق كامطالعة كياجاتا ہے، مادى صحت كى جائج پر تال كى جاتى ہے پر كلى ياعموى نتيجا خذ كياجاتا ہے۔مثلاً

ایک کو اسیاه ہے، دوسرا کو اسیاه ہے، تیسرا کو اسیاه ہے، چوتھا کو اسیاه ہے۔

لبذاتمام كۆكسياه بوتى يى-

بدد مراجماء عوی نتیجہ ہے۔جومنطق استقرائیہ کے اصول کے مطابق سامنے آیا ہے یا خود بخو دقائم ہواہے لیکن اس سے قبل کوؤں کے ساہ ہونے کی تصدیق یعنی مادی صحت کو جانچا گیا ہے۔

(Aesthetics عاليات (ii)

معیاری علم ہے اس میں حن و جمال کے معیار کالعین کیا جاتا ہے۔ جمالیات ہمارے احساسات کے حسن وقتے سے تعلق رکھتا ہے۔ یہ ' خوب وزشت'' کا معیاری نقط نظر سے مطالعہ کرتا ہے۔

آ کھ ملکہ حواس ہے۔ای لیے آ کھ کے ذریعے حاصل کردہ علم کی اہمیت زیادہ ہے۔ کسی آرٹسٹ کی خوبصورت پینٹنگ ، کسی شاعر کی گئی ہوئی نظم یاغز ل ذوق جمال کی بہترین تسکین کرتی ہیں۔آرٹسٹ اور شاعر جمالیاتی ذوق کی تسکین کے لئے عملی کاوٹن کرتے ہیں۔

جمالیات میں خوبصورت(Beautifull) اور بدصورت (Ugly) اشیا کی قدر و قیت پر بحث کی جاتی ہے۔ بعض اوقات وہ اشیایقیناً الی بی ہوتی ہیں جمیس نظر آتی ہیں اور بعض اوقات ہمارے مزاج ، وبنی الجھن یا پریشان کن مشکلات کی وجہ سے خوبصورت چیزیں اچھی نہیں گلتیں۔

جمالیات میں واس سے حاصل کردہ کی بھی طرح کے علم کی حسن وخو بی بیاس کے قتیج ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے اور معیار طے کیا جاتا ہے۔
مثلاً مری کی پہاڑیوں کے مناظر اچھے لگتے ہیں یہ بمیں حسن جمال ہی بتاتا ہے۔ خوشبو کیوں بھل گتی ہے؟ یابد بو کیوں بری گتی ہے؟ یہ جمالیات ہی کا موضوع ہے۔ لینی حواس کے ذریعہ جو بھی جمالیات ہی کا موضوع ہے۔ لینی حواس کے ذریعہ جو بھی اوراک حاصل ہوتا ہے اس کے حسن وخو بی اور دوسرے پہلو یعنی قبیج ہونے کا مطالع علم جمالیات کرتا ہے گویا کہ جمالیات وہ معیاری علم ہے اوراک حاصل ہوتا ہے اس کے حسن اور غیر حسن کا فرق کرتے ہیں۔ معیار حسن کیا ہے؟ اس کے لیے کو نے اصول کام کرتے ہیں؟ جس میں بجور ہوتا ہے گئریاں جلد گزر جاتی ہیں کمالیات کرتا ہے گئے ہوئی ہیں اور خوشی اور کی بنیاد کیا ہے؟ ہیسے خوشی کے لیجات میں ماحول بے صدخوشگوار ہوتا ہے گئریاں جلد گزر جاتی ہیں کمالیات کرتے ہیں۔ اداس ماحول میں وقت کا ٹے نہیں کتا۔ اس طرح مصحکہ خیزی (Comic) کا تصور بھی جمالیات کے تحت آتا ہے۔ اس کا معنی ہے کہ بعض اوقات گھنگو یا واقعاتی صورت حال میں مصحکہ خیزا ندازا پتایا جاتا ہے۔ اس پہلوکا مطالعہ بھی جمالیات بی کرتی ہے۔

#### (iii) اخلاقیات(Ethics)

اخلاقیات میں عمل کے معیار کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ خیر کیا ہے؟ اثر کیا ہے؟ انسان کا کون سا کام صائب ہے اور کون ساغیر صائب ہے؟ کو کی شخص اچھے افعال کرتا ہے یابر نے افعال اس کا فیصلہ اخلاقیات کرتی ہے۔

پروفیسرجان ڈیوی (Dewey) کے خیال میں''اخلاقیات وہ معیاری علم ہے جس میں کردار پر خیروشریا صواب وخطا کے نقطہ نظر نے بحث کی جاتی ہے''۔

انگریزی زبان کالفظ (Ethics) بونانی زبان کے لفظ (Bthos) سے نکلا ہے۔جس کے فظی معنی عقائد ورسوم کے ہیں۔ گویا رسم ورواج کے علم کو بھی اخلا قیات کہا جاتا ہے ای طرح لا طین زبان کالفظ (Moral) جو (Mores) سے شتق ہے، کا مطلب بھی رسم ورواج ہے۔

اس طرح کہاجا سکتا ہے کہ کوئی محف ،گروہ ،خاندان ،قبیلہ یا قوم جس طرح کے رسم ورواج اپناتے ہیں اُس طرح کی اُن کی اخلاقیات ہوتی ہے۔ ا فلا قیات کاعلم معیاری ہے بیانانی کردارکو خیر دصواب کے نظریہ ہے پر کھتا ہے۔ افلا قیات معاشرے میں پھیلی ہوئے غیر مربوط اور غیر مسلسل معلومات کو اکٹھا کر کے ایک سلسلے میں منسلک کرتا ہے۔ ان سے اصول اور کلیات وضع کر کے معیار و اخلاق طے کیا جاتا ہے۔ پر وفیسر راج س (Rogers) نے اپنی کتاب ''تاریخ اخلا قیات' میں لکھا ہے کہ''جوعلم ایسے اصول بتا تا ہوجن سے انسانی کردار کے حیجے مقاصد کی حقیق اور کچی قدرو قیمت کا تعین ہوسکے اس کا نام علم الاخلاق ہے''۔ اس طرح پر وفیسر تی (Lillie) کا خیال ہے کہ''اخلاقیات انسانی کردار کی معیاری (Normative) سائنس ہے کردار کا مطالعہ خیروشریا صواب و خطاکی حیثیت ہے کرتی ہے''۔

انسانی کردار کے دواہم پہلو ہیں ایک داخلی اور دوسرا خارجی۔انسانی کردار کا داخلی پہلوم تا صدمحرکات اور نیتوں پرمشمل ہوتا ہے۔جبکہ کردار کا خارجی پہلوجسمانی افعال واعمال پرمئی ہوتا ہے۔اخلاقیات ہیں کی فرد کے افعال کے اجھے اور برے دونوں پہلود کھے جاتے ہیں۔
عام طور پر خارجی کردار کی نفاست اور ظاہری آرائش کو معیار اخلاق نہیں سمجھا جاتا بلکہ فرد کی نیت پراس کے کردار کے سجھے یا غلط ہونے کا
فیصلہ کیا جاتا ہے۔اس طرح صورت کے ساتھ سیرت کو مدنظر رکھنا ضروری ہے۔کردار کے خارجی پہلوکے بجائے داخلی پہلوکی اہمیت کہیں
زیادہ ہے۔اخلاقیات میں کی شخص کے خارجی اورداخلی کردار کا اچھا یا برا ہونا جانی جاتا ہے۔اس لیے اسے معیار کی کم کہا جاتا ہے۔

# فلسفيانه تنج (Philosophical Approach)

فلفہ کا خصوصی موضوع اساسِ علم اور اساسِ وجود کو جانتا ہے۔ کا کنات میں موجود ہرشے میں علتی رشتے تلاش کرتا ہے۔ شخصی تو تفحص کے اس انداز کو کسی تظریبہ یاشے کی تنقید و تجزیبہ کا تہدتک پنچنا کہتے ہیں۔ حقائق کا پنہ لگاتے ہوئے سوالات اٹھائے جاتے ہیں۔ کیا، کیوں اور کیسے کے سوالات کا جواب تلاش کیا جاتا ہے۔ جہاں کہیں بھی ایسا طریق کا راختیار کیا جاتا ہے اسے فلسفیانہ نج ( Philosophical Approach ) کہا جاتا ہے۔

اگر کوئی فرد کسی بھی بات کوجیسی کہ ہے بغیر دکیل کے نہ مانے بختیق کا طریق کارا پنائے، علت ومعلول کا رشتہ تلاش کر ہے ہنگی نئی موشگا فیاں کرے، ہر موضوع یاعنوان کے نئے معنی تلاش کرے، منطقی نتائج اخذ کرے، جذبات واحساسات کی رومیں بہنے کے بجائے عقل و استدلال سے کام لے، فکر کی تروی ورت کا سوپے اور ہمیشہ اس کاوش میں لگارہ کہ ہرئی صورت حال سے نبروی زما ہونے کے لئے عقل کا استعال کرنا جا ہے تو سمجھ لیجئے بی فلسفیانہ نہے ہے۔

فلسفیانہ نیج کا ابنا ہی طریق کارہے۔اس میں بے بنائے نظریات کوآخری سیھنے کی بچائے اے رد کرکے مے نظریات تشکیل دیے جاتے ہیں۔ردِ فلسفہ بھی فلسفہ بی کہلاتا ہے۔فلسفہ مختلف علوم کے فراہم کردہ حقائق کو باقاعدہ نظام کے اندر متحد کرتا ہے۔ان کی بنا پر ہمہ گیر •نظریات پیدا ہوتے ہیں۔فلسفہ تقائق کی ناقابل حلیل و تحویل یا انتہائی ،اہیت یا حقیقت کومعلوم کرنے کی کوشش کا نام ہے۔

فلسفیانہ نج میے کہ جزیات ہے آگے کا نئات پر من حیفِ کل نگاہ ڈالی جائے۔عقل داستدلال کے ذریعے ہر نے یا نظریہ کی انتہائی حقیقت دریافت کرنے کی کوشش کی جائے۔کوشش سے مرادیہ ہے کہ فلسفہ میں نتائج کو حتی نہیں مانا جاتا آئندہ آنے والے فلسفیوں کے لئے تنقید و تبعرے اور نشوونما کی گنجائش باتی رہتی ہے۔تعصب ، تگ نظری اور سطی انداز فلنے کا کام نہیں ہے بلکہ اس کا انداز بہت وسیع ہوتا

ہے۔فلفے کی اہمیت بھی بہی ہے۔ یونانی فلفی افلاطون نے کہاتھا کہ فلفی سارے زبان ومکان کا ناظر ہوتا ہے۔ فلسفیانہ انداز نظر کی بنیادی فکری سوالات پربنی ہوتی ہیں جس ہے سی بھی نظریہ یا تعقل کو تحقیقی طور پر جانچا جاتا ہے نتائج اخذ کرتے ہوئے منطقی طریق کا را پنایا جاتا ہے۔

## تنقيد اسوچ و بچار (Criticism/Speculation)

فلفے کاسب سے اہم کام تجزیہ کرنا ہے۔ تجزیہ کی مدو سے نظریات ، تعقلات اور اشیا کو اجزا میں تقیم کیا جاسکتا ہے ، کسی بھی فکریا نظریہ کا تقیدی جائزہ لیا جاتا ہے۔ گویا تنقید ایک ایبافن ہے جس کی بنیادیں فلفہ مہیا کرتا ہے سائنسی اور ساجی علوم وفنون سے متعلق موضوعات مضامین پر تنقیدی انداز نظر سے بحث کی جاتی ہے۔

تنظر و بحس انسان کی جبلت میں ہے۔ جس کی بنا پر جہو وکا وش کی جاتی ہے۔ عقلِ انسانی ہر دور میں افکار پوشیدہ سے بجاب اٹھاتی رہتی ہے۔ ان بچابات کوعیاں کرنا اور سربت رازوں کو فاش کرنا فلفے کا مقصود ومطلوب ہے۔ فلفہ ہمیں پوری کا تئات کا احاطہ کرنے میں مدودیتا ہے۔ بعض اوقات تھکیک کے انداز سے اور بعض دفعہ انکشاف ومعرفت کے در جوں سے ملمی و فکری منازل طے کی جاتی ہیں۔ مشکل سے مشکل سے مشکل مے مشکل نے مشکل کے مشکل نے مشکل نے

تمام فداہب میں پیغیران فکرونظری ابتداسوچ و بچاراور تفکرے ہوئی ہے۔ خداے رابط ایک طرح سے فکری انتہا کی بہترین مثال ہے فلم فداہب میں پیغیران فکر ونظری ابتداسوچ و بچاراور تفکرے موجود بھی ہے تواس کی ماہیت، فطرت، قدرو قیمت، غرض وغایت کی وضاحت صرف فلفہ بی کرسکتا ہے۔ زندگی موت، زندگی بعدازموت، ارتقاء ابتدااور انتہا، معاش ، معاش ، اخلاتی سیاس علمی سائنسی اورفکری جہیں فلفہ واضح کرتا ہے۔ الفرڈ و بیر (Alfred Weber) کا خیال ہے کہ فلفہ فطرت کے ایک جامع نقط نظر کی تلاش اوراشیا کی ہم کی توجید کی کوشش کو کہتے ہیں۔

"Philosophy is a search for a comprehensive view of nature and attempt at a universal explaination."

ای طرح مشہور مفکرولیم جمر (William James) کا کہناہے:

"فلفه واضح طور برفكركرنے كى ايك غير معمولى وستبقل كوشش كانام ب-"

اس سے مرادیہ ہے کہ دنیا کی نظرے اوجھل حقائق کی فلیفہ ہی فکری انداز سے تشریح کرتا ہے۔ فلیفیانہ سوچ و بچار اور تنقیدی طریق کارے حقائق تلاش کیے جاتے ہیں۔

د نیامیں ہرز مانے میں کوئی نہ کوئی الی ہتی ضرور موجود ہوتی ہے۔ جوفکر کی سمی شاخ کوسوج بچار سے تخلیقی و تحقیق بلند یوں تک لے ۔ باتی ہے۔ طبیعیات، کیمیا، نباتیات، اخلاقیات، منطق، نفسیات، علمیات، فلکیات غرضیکہ کا کنات کی علتِ اولی دریافت کرنے کے لئے کسی مجمى علم ميں فلسفياندسوچ بچار (Speculation) اور تنقيد (Crtiticism) اہم كرداراداكرتے ہيں۔ يوں ہم كہد سكتے ہيں كه فلسفے كے بغير كوئى علم بھى آھے نہيں بڑھ سكتا۔

مشقى سوالات انثائی طرز (Subjective Type) 1: الفي كاتعريف بيان كرير-2: - فلفه كادائره كاركيا -? 3: \_ فلفه كاجم موضوعات كون كون عين؟ 4: - فلفه كالهميت بيان كري -5: درج ذیل میں کی دویرنوٹ کھیں۔ 1 قدریات 2 علمیات معروضى طرز (Objective Type) سوال 1 : درج ذيل فقرات مين مناسب اورموز ول اصطلاحات اورالفاظ عنالي جكسية كرين-1: - فلفه جديد كاباني .... 2: منطق فكر كوانين كالسسسرتا -3: قدريات مين ....علوم كامطالعه كياجا تا ب-4: فلفى كالفظرب سے يہلے .....نائے لئے استعال كيا۔ 5: فلفى نظرية كائم كرتا ب اور ....اس يمل كرك آسائشات پيدا كرتا ب-6: فلفه كدائره كاريس وجوديات علميات اور ..... شامل بين -7: احدیت کے نظریے کے مطابق کا ننات کی ابتدا ...... جو ہرے ہوئی ہے۔ 8: كائنات جاربنيادى عناصر سے ل كربى ہے۔ يه يوناني فلسفى .......كاخيال ہے۔ 9: تجربیت پندوں کا خیال ہے کہ انسان کا تمام علم ...... ہوتا ہے۔ 10: منطق ایک معیاری علم ہے جو .....ک صحت کی جانج پڑتال کرتا ہے۔ موال2: فيل من ديخ موس والات كمكنه جارجوابات ميس تصحيح جواب كانشاند بى كرير-1: - فلفه كفظي عني بن-1: جديم 2: حب داش 3: حب سائن 4: قديم سوج

· 2: درج ذیل میں سے یونانی فلسفی ہے۔ 4: نشع 2:\_افلاطون 3:\_الفاراني ا:- "بكل 3: درج ذیل میں سے پہلاسلم للفی ہے۔ 1: \_ شراط 2: \_ الكندى 3: \_ صفوان 4: - برگسال 4: درج ذیل میں سے جدید فلف کا بانی ہے۔ 4. 1: \_ارسطو 2: \_ فريكارث 3: \_ابن سينا 5- يك نے كہاتھا۔"فلفے كابتدا جرانى سے موتى ہے۔" 1: وليم جيمز 2: امام الغزالي 3: افلاطون 4: \_ابن خلدون 6: يكس نے كہاتھا۔ "فلفدكى ابتداشك سے ہوتى ہے؟" 4: سٹیس 1: تھیلیز 2: ڈیکارٹ 3: سارتر 7:- علم منطق كاتعلق كس ہے؟ : تقرير 4: - كاوش 1: \_استدلال 2: تحرير 8: اخلاقیات میں بحث کی جاتی ہے۔ 1: انسانی کرداری 2: حن وجمال کی 3: منطقی دلائل کی 4: علم کی 9: درج ذیل میں معیاری علم کون ساہے۔ 1: کیمشری 2: منطق 3: رباضی 4: چغرافید 10: مظفی تیجافذ کرنے کے لئے جزے کل کی طرف س میں جایاجاتا ہے۔ 1: استقرائي 2: التخراجيد 3: الدار 4: تحليل سوال 3: کالم' الف' اورکالم' نب میں دیے گئے الفاظ میں مطابقت بیدا کر کے جواب کالم' نج' میں درج کریں۔

| کالم"ج" | المر"ب"                   | كالم"الف"                 |
|---------|---------------------------|---------------------------|
|         | بتدري پخته موتا جا تا ہے۔ | فلفه                      |
|         | علم العلوم ہے۔            | فلفة عصرى                 |
|         | پانی مٹی آگ اور مواہیں۔   | منطق                      |
|         | ام العلوم ہے۔             | انسان كاشعور              |
|         | انان کی جلت میں ہے        | فلفے کابنیادی کام ہی      |
|         | ابتدائجى ہےاورانتها بھي   | میکا تنات کے بنیادی عناصر |

|           | كرنابى فلسفه ہے             | فلفے کے دواہم افعال         |
|-----------|-----------------------------|-----------------------------|
|           | سوالات اٹھانا ہے            | سوچ و بچاراور فکر           |
| 920,115.1 | ترتيب اورخليل يا تجزيه بين- | تعصب، تک نظری اور طحی انداز |
|           | فلفے کا کام نہیں ہے۔        | تفكر وتبحس                  |

|                   | سوال 4: فريل مين فقرات مين مصحيح وغلط کي نشا ند بي سيجيخ ا                                     |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ملخ / خلط         | 1: - بونانی فلسفی افلاطون کا خیال ہے کہ فلسفہ کی ابتدا، حیرانی سے ہوتی ہے۔                     |
| مجيخ/غلط          | 2: - فیاغورث نے سب سے پہلے فلے کالفظ استعال کیا تھا۔                                           |
| ملخ / غلط         | 3: - فلسفياندافكارذ بن كومقفل كردية بين -                                                      |
| منج اغلط          | 4- ڈیکارٹ جدیدیت کے مصروف فلسفیوں میں سے ایک ہے۔                                               |
| اغلط المحيح اغلط  | <ul> <li>ذا فلفی نظریة ائم کرتا ہے اور سائنسدان اس برعمل کر کے مشکلات پیدا کرتا ہے۔</li> </ul> |
| الملط الملط الملط | 6: سائنس علم کی ابتدا بھی ہے اور انتہا بھی۔                                                    |
| محيح اغلط         | 7: تقید ہوکہ تحقیق ، ترکیب ہوکہ تخلیق سب کی بیاد میں فلسفہ مہیا کرتا ہے۔                       |
| للط الملط         | 8: ہربرٹ سینسر کا کہنا ہے کہ سائنس جزوی طور پر جبکہ فلے گئی طور پرمنظم علم ہے۔                 |
| للط الملط         | 9: ایمپید وکلیز کے خیال میں کا ننات چار بنیادی عناصر یعنی جواہر سے ال کربی ہے۔                 |
| للفي الملط        | 10: ـ جماليات مار بے جذبات كے حن وقتح سے تعلق ركھتا ہے۔                                        |
| علط الخطير        | 11: - فلسفه میں تنگ نظری کا مظاہرہ کیا جاتا ہے۔                                                |
| محيح/غلط          | 12: _ جمالیات میں خوبصورت اور بدصورت اشیاکی قدرو قیمت پر بحث کی جاتی ہے۔                       |
| منح اغلط          | 13 - منطق استقرائية مين عوى حقائق سے انفرادى حقائق كى طرف جاتے ہيں -                           |
| المحيح اغلط       | 14 - كيميت اوركيفيت كے لحاظ سے لوگوں ميں خواہشات ميں فرق في اور مختلف فلسفوں كوجم نہيں ديتا۔   |
| ميخ اغلط          | 15 ـ رسم ورواج کے علم کو بھی اخلا قیات کہا جاتا ہے۔                                            |
|                   |                                                                                                |

# فلفه اور مذبب (Philosophy and Religion)

انسان کو زندگی گزارنے کے لیے بھیشہ کسی نہ کسی لائے عمل کی ضرورت ہوتی ہے۔ بیطریقۂ کار بظم یا لائے عمل عظیم ہستیوں کا وضع کردہ ہوتا ہے لیکن بہت سے لوگ اُن دیکھی ہستی لینی خالق کا نئات پریفین رکھتے ہیں، اُس کے احکامات مانتے ہیں اور پیروی کرتے ہیں۔ خدا کے احکامات، ہدایات اور زندگی گزارنے کے طریقے کو ند جب کہا جاتا ہے۔

ندہب ہمیں خدا کا انسان اور کا کنات ہے تعلق، ماضی کے واقعات، حال اور مستقبل کے لئے رشد و ہدایات اور اعلیٰ زندگی کا شعور عطا کرتا ہے۔جس کےمطابق معاشرتی، ثقافتی، معاشی اور اخلاقی مسائل حل کیے جاتے ہیں۔

نہ ہب کی حقیقت کیا ہے؟ نہ ہب کیوں ضروری ہے؟ نہ ہی قوانین میں کیا حکمت و دانائی پنہاں ہے؟ کیا نہ ہب لوگوں کی ضرورت ہے؟ کیا نہ ہب خدا کی طرف سے نازل کردہ احکامات پر بنی ہوتا ہے یا پھر انسان نے خود ایسے اصول وضع کیے ہیں جنہیں فریب کا نام دیا جاتا ہے؟ بیرتمام ایسے سوالات ہیں جن کے جواب صرف اور صرف فلفی ہی دے سکتا ہے۔ ذہن میں پیدا ہونے والے دیگر سوالات کی طرح نہ ہی موش فایل بھی فلفے ہی کی مدد سے طل کی جاسکتی ہیں۔ فلفہ اور نہ ہب کے عنوان کے تحت وہ تمام موضوعات زیر بحث لائے جا سے ہیں جوانسان کو خدا اور کا نتات سے تعلق پیدا کرنے میں راہیں متعین کرتے ہیں۔ بیموضوعات ہی خالق حقیق کی ہت کا جوت مہیا کرتے ہیں۔ نہ ہب در اصل وہ لائکہ کل ہے جس کو اپنا کر انسان ان مسائل کا ضیح اور مناسب مل تلاش کر لیتا ہے جو بھیشہ اسے فکری اور علمی میدان میں پریشان کئے رکھتے ہیں۔

مشہور فلفی کانٹ (Kant) کے خیال میں'' ہر فریضہ کو خدائی تھم سجھنا ندہب ہے۔'' اس سے مرادیہ کہ ہے تمام اعمال وافعال ایک عظیم ہتی کی رضامندی ادر تھم کے مطابق سرانجام دیئے جائیں۔

فریڈرک طیر (Friedrick Schieler) کے خیال میں" ہرانفرادی شے کوایک عظیم کل کا برو سجھٹا اور ہر محدود شے کو لامحدود کا نمائندہ قرار دینا ندہب ہے۔" ندہب کی اس تعریف میں بھی خدا کی برائی اور کبریائی کا اقرار کیا گیا ہے اور کا نئات کی ہرشے کواس کا حصہ بتایا گیا ہے۔ ہرشے کو محدود اور خدا کو لامحدود اس کی صفات کی بنا پر کہا گیا ہے۔" وہ ہرشے پر قادر ہے" کا مفہوم فریڈرک فیلر کی بتائی ہوئی ندہب کی تعریف میں پنہاں ہے۔

ماہرنفیات ہافذگ (Hoffding) کے خیال میں" ندہب اقدار کے ثبات کا نام ہے۔" یعنی ندہب بنی نوع انسان کے لیے ہرستقل شبت قدر کی بیکٹی اور دوام کا دوسرانام ہے۔ ندہب انسانی اقدار کے قیام اور ان کی حقیقت کو پائیدار بنانے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔

مضہور مغربی ماہر نفسیات ومفکر ولیم جمز (William James) کا خیال ہے کہ"انفرادی اشخاص کے عالم تنہائی کے وہ

جذبات، اعمال اور تجربات جن کی بابت وہ مجھیں کہ ان کا رشتہ اس شے سے ہے وہ اپنی دانست میں خدا کہتے ہیں، ندہب کہلاتے ہیں۔''

پروفیسر وائٹ ہیڈ (Whitehead) نے ایک جگہ غور وفکر کے حوالے سے لکھا کہ ''انسان جو کچھ اپنی ذات کی تنہائی میں کرتا ہے وہ ندہب ہے۔'' اور ای طرح دوسری جگہ وائٹ ہیڈ نے لکھا ہے کہ ''ندہب عقیدہ اور ایمان کی اس قوت کا نام ہے جس سے انسان کو اندرونی پاکیزگ حاصل ہو جاتی ہے۔'' مزید ہیکہ''ندہب عالمگیروفا شعاری کا نام ہے۔''

پروفیسر وائٹ ہیڈی مندرجہ بالانتیوں تعریفوں میں انسان کو مرکزی حیثیت دی گئی ہے۔ فرہب کو مانے والے کی نیت اور اس کے پاک عقیدے کا ذکر کیا گیا۔ای لیے کہا جاتا ہے کہ فرجب بندے اور خدا کے آپس میں تعلق سے متعلق عقیدے کا نام ہے۔اس میں نیک نیتی اور خلوص دل سے بندہ اپنے خدا سے تعلق پیدا کرتا ہے۔

ندہب ایک ایسی ان دیکھی ہتی پر کھل یقین اور اعتاد کا نام ہے جو ہر شے کی خالق و مالک ہے اور پھر ندہب کو مانے والے کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس ہتی کو اپنی مشکلات کا مداوا اور عظیم ہتی سمجھے۔ اس کے سامنے سرتسلیم نم کرے اور اس کی خوشنودی اور رضا کے مطابق اپنی زندگی ڈھالے۔

ابتدائے زمانہ ہی سے انسان کو فدہب کی ضرورت رہی ہے۔ وہ ہمیشہ سے فدہب کامختاج رہا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ایمان اور اور عقیدہ کی نوعیت بدلتی رہی ہے۔ دنیوی علوم انسان کوعقلی موشکا فیاں اور جدید سے جدید تر نظیریات مہیا کرتے ہیں کیکن قلبی سکون اور اطمینان فدہب کی راہوں پر چل کر ہی حاصل ہوتا ہے۔ فدہبی تجربد انسان کو ایک ایسی دنیا سے روشناس کراتا ہے جہاں انسانی عقل پہنچ نہیں سکتی۔

ہافڈنگ کا کہنا ہے کہ''انسان کا ایک ایسی قوت پر ایمان جو خارج میں اپنا وجود رکھتی ہے، کے ذریعے وہ اپنے جذباتی تقاضوں کی تسکین اور زندگی کا استحکام چاہتا ہے اور وہ اپنے اس ایمان کا مظاہرہ عبادت سے کرتا ہے۔''

ہافذگ کے خیال میں یہ بات پنہاں ہے کہ ایک ہتی ایک موجود ہے جس سے انسان اپنا جذباتی رشتہ جوڑتا ہے۔ ای کے سامنے جھکٹا اور ای سے اپنی ضرور تیں پوری کرنے کے لیے دعا اور عبادت و پرسش کا سہارا لیتا ہے۔ انسان جب نہی عقیدے کو اپناتا ہے تو قدرتی طور پر جذباتی لگاؤ، تمام تر دلچیپیاں، ارادے، خواہشات اور سوچ بچار ایک خاص سمت میں ڈھل جاتی ہیں۔ انسان ہر کھے عقیدے کے لیے زندہ رہتا ہے۔ وہ سجھتا ہے کہ بیزندگی ایک برتر ہتی کی دی ہوئی ہے۔ وقت آنے پرضرورت کے تحت جس پر خود کو قربان کرنے سے بھی در لیخ نہیں کرتا۔ ہمیں اس عظیم ہتی لینی خدا کا شعور نذہب سے حاصل ہوتا ہے۔ خدا کا مکمل شعور حاصل کرنا انسان کے بس میں نہیں ہے لیکن ای کے احکامات اور فرمودات پر کار بند ہوکر انسان ایک مخصوص طرز حیات کو اپنا لیتا ہے۔ انسان محدود ہے اور خدا لامحدود ہے اس لیے لامحدود کی صفات کو کوئی محدود شے مکمل طور پر پانہیں بھی لیکن اس پر اعتقاد، اعتاد اور مجروسہ کرنا ہی اس کو جانا ہے اور یکی شیخ راستہ ہے جے ندہی راستہ کہا جاتا ہے جو کہ نجات اور فلاح کی راہ ہے۔

ابعض لوگوں کا خیال ہے کہ ند بب خوف کا متیجہ ہے یعنی مختلف آ فاقی مشکلات انسان کوخوزوہ کرویتی ہیں۔ بعض حوادث ایسے

ہوتے ہیں جن کے اسباب کا انسان کو پیتنہیں چلتا مثلاً بھی کی کڑک، بادلوں کی گرج، طوفانِ باد و باراں، زلزلے، وبائی امراض اور ناگہانی مشکلات سے اس کے دل میں سے خیال پیدا ہوتا ہے کہ کچھ بڑی بڑی طاقتیں ہیں جو دکھائی نہیں دیتیں۔ اس طرح خوفزوہ انسان کے دل میں غرب کا تصور ابھرتا ہے۔

بعض کا یہ کہنا ہے کہ جرت واستجاب سے ندہب کی ابتدا ہوئی ہے۔ بلند پہاڑ، عجیب وغریب نظارے اور انسان کو بے بس کرنے والے واقعات اسے حیرت میں ڈال دیتے ہیں جس سے اس کے ذہن میں ندہب کا تصور جنم لیتا ہے۔

انسان ان آ فاقی مشکلات، بے بس کردینے والے واقعات ، وبائی امراض اور ٹاگھانی مشکلات سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے دعا کیں مانگتا ہے۔اس طرح اس کے ذہن میں خدا اور دیوی دیوتاؤں کا تصور پیدا ہوتا ہے۔

جدیدمفکرشو نبار (Schopenhauer) کا کہنا ہے کہ'' نہ بہ موت کے تصور سے پیدا ہوتا ہے۔'' جبکہ برگسال (Bergsan) کا خیال ہے کہ'' جب عقل نے کہا کہ مرگ ناگزیر ہے تو فطرت نے ایک مدافعاندر ڈمل اختیار کیا۔ ای کا نام نہ ب ہے۔''

حقیقت میں غرب ایک مقدس رائے پر چلنے کاعمل ہے۔جس شے کو انسان بلند ترین قرار دے اس سے تعلق کا نام غرب ہے۔ ہم کہ سکتے میں کہ بذہب انسان کے لیے ایک ایسا سہارا ہے جس کی مدد سے وہ رہنے والم سے نجات حاصل کرتا ہے اور خوشگوار زندگی گڑارتا ہے۔ غرب انسانی زندگی کو باضابطہ بناتا ہے۔ بے ترتیب اور بے بینکم مصروفیات کو ترتیب دیتا ہے۔ انسان اس طرح اطمینان قلب سے ہر لمحد اپ آپ کو اس ستی کی خوشنودی کے لیے وقف کر دیتا ہے جوسب پچھ عطا کرتی ہے۔ غرب کی مدد سے وہ ہردن کا آغاز خدا کو اپنا بعدرداور مددگار تصور کرتے ہوئے کرتا ہے۔

ندہب ہی انسان کوسکھا تا ہے کہ ایک الی عظیم ہتی پر یقین قائم کیا جائے جواس کی دعاؤں کوسنتا ہے اور مشکلات کوحل کرتا ہے۔ دعا ہے انسان اپنے کردار میں تبدیلی پیدا کرتا ہے اور ہر دعا میں ایک الی ہتی سے ما تکنے کا تصور پایا جاتا ہے جواعلیٰ و برتر ہے جے خدا کہتے ہیں۔

علامہ محمد اقبال کے خیال میں انسانی روح هنیقتِ مطلقہ ہے گہرا رابطہ جا ہتی ہے۔ بیر رابط عقل سے نہیں بلکہ خدا پر ایمان اور دعا سے پیدا ہوتا ہے۔ دعا سے روح کے اندر روثنی اور قوت کا احساس انجرتا ہے۔ انسان کا اعتاد بحال ہوتا ہے۔

عقل انسان کو استدلال، سوچ و بچار اور تظرات کی دنیا میں لے جاتی ہے جبکہ ندہب اے ایمان کی روشی دیتا ہے جس میں عقلیت کا کوئی وظل نہیں ہے۔ وائٹ ہیڈ (Whitehead) کا کہنا ہے کہ جس زمانے میں ندہب کا زور ہوتا ہے اس دور میں عقلیت کا بھی زور ہوتا ہے۔ اس کی اہم وجوہات ہیں۔ مثلاً جب لوگ اپنے وہی اعمال خصوصاً اعتقادات، جذبات، ادادے اور احساسات کو عقل کی کسوٹی پر پر کھنا چاہتے ہیں تو دوسری طرف ندہب بغیر کسی دلیل کے اعتقادات اور جذبات کے تجرب پر زیادہ اصرار کرتا ہے۔ کہا جاسکتا ہے کہ جس زمانے میں عقلیت اپنے عروج پر ہوتی ہے اس زمانے میں ندہب کا بھی زور ہوتا ہے۔

مذهب اوراخلا قیات میں تعلق (Relation Between Religion and Ethics)

عقل ہمیشہ تجزیہ اور تحلیل سے قکری مسائل کاحل جا ہتی ہے لیکن ندہب میں ہر بات کا تجزیہ کرنے کے بجائے ایمان پر زور دیا جاتا ہے۔ خیر وشر کے معاملات کی وضاحت ندہب میں تلاش کی جاسکتی ہے۔ ندہب اور اخلاقیات کا آپس میں گہراتعلق ہے۔انسان ندہب کی مدد سے زندگی کوخوشگوار بنانے کے لیے جو لائح ممل تیار کرتا ہے اسے اخلاقیات کہتے ہیں۔

فلیفہ اور مذہب کے اہم موضوعات/سوالات اور ان کاحل

فلیفہ سوچ وفکر کا نام ہے، جبکہ مذہب انسان اور خدا کا آپس میں تعلق ایمان کے ذریعے قائم کرنے کا ہے۔ دونوں میں متعدد موضوعات مشترک میں اور چندایک نکات پر اختلاف بھی پایا جاتا ہے۔

فلفداور فدہب میں پائے جانے والے مشترک موضوعات یا سوالات میں سب سے اہم یہ ہیں۔ یہ کا نئات کیا ہے؟ اور اس کا خالق کون ہے؟ فلفے میں تکوین کا نئات کی وجہ عقل وولیل سے تلاش کی جاتی ہے اور تخلیق کرنے کی علت ہی اس کی حقیقت ہے۔ جبکہ فدہب ولیل واستدلال کے بجائے بلاواسطہ کا نئات کی تخلیق کی وجہ لیعنی خالق کا نئات صرف اور صرف خدا کو مانتا ہے۔

چینی، ہندی، معری، ایرانی، یونانی اور جدید فلفہ میں خدا کے وجود کے متعدد دلائل دیے گئے ہیں۔ ہراکی نے اپنے اپنے
انداز ہے اس موضوع پر بحث کی ہے۔ مسلم فلفیوں نے بھی فلفیاند انداز سے خدا کی حقیقت ثابت کرنے کی کوشش کی ہے جبکہ حقیقتا
خدا کو دلائل سے ثابت کرنا خود تر دیدی مفروضے قائم کرنے کے مترادف ہے۔ خدا کے تصور کا تعلق صرف اور صرف ایمان سے ہے۔
جب انسان بغیر دلیل کے ذہب کی روشن میں خدا کو مان لیتا ہے تو پھر تمام عقلی بحثیں ماند پڑ جاتی ہیں۔ اس لحاظ سے ہم کہ سکتے ہیں
کہ فلفے کو ذہب کے مقابل کھ انہیں کیا جاسکتا کیونکہ ذہب خیر کل اور حقیقت اولی کی صفات والی ہتی کو خدا کہتا ہے جے فلسفیانہ
افکار کی کموٹی پر پر کھانہیں جاسکتا۔

خالق كائنات فلفداور مذہب كامشترك موضوع ضرور بےليكن اس تك و بنچنے كا طريق كار مختلف ہے۔

فلفداور فدہب دونوں انسان کوعلم حاصل کرنے کی تلقین کرتے ہیں۔علم کیے حاصل کرنا چاہیے؟علم کیا ہے؟علم کے ماخذ کون
کون سے ہیں؟ علم کی حقیقت کیا ہے؟ فلفداور فدہب میں علم سے متعلق بدتمام سوالات مشترک ہیں لیکن دونوں میں علم حاصل
کرنے اور علم کی حدود مختلف ہیں۔فلفے ہیں بنیادی طور پر عقل، دلیل، استدلال اور سوچ و بچار سے علم حاصل کیا جاتا ہے جبکہ فدہب
میں علم وجدان اور الہام سے حاصل کیا جاتا ہے۔فلفہ غیر حتمی اور مشروط علم تک پہنچتا ہے جبکہ فدہب حتمی علم فراہم کرنے کا وجوے دار
ہے اور اس کی بنیاد ایمان، اعتقاد، وجدان اور وی پر ہوتی ہے۔

انسان کی ابتدا کیے ہوئی؟ انتہا کیا ہے اور یہ کا تئات کیا ہے؟ فلفداور ندجب دونوں کے اہم سوالات ہیں۔فلف عقلی بنیادوں پر طبیعیات، کیمیا اور حیاتیات کی مدد سے انسان کی حقیقت جانے کی کوشش کرتا ہے جبکہ ندجب خدا کے فرمان اور ایمان ویقین کے مراحل طے کرتا ہواانسان سے متعلق تمام سوالات کے جواب مہیا کرتا ہے۔

چند اور سوالات مثلاً خدا اور انسان کا باہمی رشتہ کیا ہے؟ کا کتات اور خدا کا کیا تعلق ہے؟ بھی فلے فداور مذہب ہی کے سوالات بیں۔ انسان ، کا کتات اور خدا ایسے تصورات ہیں جن کے بارے میں فلنے میں عقلی دلائل سے بحث کی جاتی ہے۔ جبکہ مذہب خدائی احکام ، فرمان اور کلام سے ان سوالات کے جواب فراہم کرتا ہے۔

روح کیا ہے؟ فلفہ کے اکثر مکا تب فکر میں اس سوال کا جواب تلاش کرنے کی کوشش کی جاتی رہی ہے۔ قرآن میں روح کوامر رہی کہا گیا ہے یعنی خدا کا تھم ۔ آزادی ارادہ کیا ہے؟ کیا مخلوق خصوصاً انسان آزاد ہے یا مجبور تھن ؟ اور اگر مجبور ہے تو کن بنیادوں پر؟ بھی فلفہ ند ہب کے زیر اثر رہا ہے اور بھی فلفہ ند ہب ہے آزاد ہو جاتا ہے۔ بعض قوموں اور ادوار میں ند ہبی مسائل پر گفتگو کرنے کی اجازت ند تھی لیکن اس کے باوجود فکری سطح پر ند ہب کے بارے میں فلسفیانہ مباحث جاری رہیں۔ اسلام کے عروج کے زیانے میں اشاعرہ معتزلہ ابن سینا، ابن رشدہ امام الغزالی اور ابن خلدون وغیرہ ند ہب کے مختلف موضوعات و مسائل کا فکری اور تھیدی تجزیہ کرتے رہے ہیں۔ جدید دور کے مفکرین کا بھی یہی نقط نظر ہے کہ ند ہب کی حکمت جاننا ضروری ہے۔

ندب اور فلسفه مین فرق (Difference Between Religion and Philosophy)

فلفہ ذہنوں کوجلا بخشا ہے۔ زندگی کے مختلف النوع مسائل کو سیحفے میں مدد دیتا ہے۔ میتھیوآ ربلڈ (Mathew Arnold)

کے خیال کے مطابق ندہب جذبات آمیز اخلاق کا نام ہے۔ ای طرح ایج ۔ ایک مطابق ندہب کا اخلاقی اغراض سے کوئی واسطہ ندرہے تو وہ بذہب کے اخلاقی اغراض سے کوئی واسطہ ندرہے تو وہ بداخلاقی کی طرف مائل ہوجا تا ہے اور اپنی بہت کھی اہمیت کھو بیٹھتا ہے۔''

ندہب اور فلفہ ایک دوسرے سے نسلک اور مربوط ہونے کے باوجود بعض مقامات پر اختلافات بھی رکھتے ہیں۔ انہی اختلافات کی بنا پر ندہب کی اپنی خصوص اور اہم شناخت ہوتی ہے۔ بیشاخت ہی ندہب کو فلفے سے الگ نظام میں تقیم کردیت ہے۔ فدہب اور فلفہ میں اختلاف ورج ذیل چند نکات پر پایا جاتا ہے:

1- نظری اور عملی فرق: فلفه خالعتا نظری علم موتا ہے۔ فلفے میں نظریات اور نظریات بیان کے جاتے ہیں جبکہ ذہب میں نظرید کو علی جامہ بہتا یا جاتا ہے۔ عمل کے بغیر ذہبی نظریات اور تظرات کی کوئی الگ حیثیت نہیں۔ خدا پر ایمان لانا اور اس کے احکامات کو ماننا غرب کا اہم مسئلہ ہے۔ جس سے انسان کی حقیقی فلاح اور مسرت کا حصول ہوتا ہے۔

2- فرائض کی ادائیگی: فلف میں تجزیہ وترکب کے ذریعے جدید افکار پیدا ہوتے رہتے ہیں، اس میں انسان پر کمی فتم کے فرائض لا گونہیں ہوتے لیکن ندہب میں فرائض ادا کر کے خدا کی خوشنودی حاصل کی جاتی ہے۔ ندہبی فرائض خدا کی رضا حاصل کرنے کے لئے لازی ہیں جبکہ قلفہ میں ایسی کوئی صورت حال نہیں ہوتی۔ ندہب میں احساسات اور جذبات کا بے حد عمل دخل ہوتا ہے جن کی بناپر فرائض ادا کے جاتے ہیں۔انسان ایسا کرکے اینے آپ کو بہتر اور محفوظ محسوں کرتا ہے۔

3- مركزى حيثيت: نهب من مركزى حيثيت خداكو حاصل موتى بدخداك دية موك احكامات اور بدايات برعمل كيا جاتا بالكن فلفه من مركزى حيثيت فلسفياندات والمال كو حاصل موتى بدفاندا فكار سن مركزى حيثيت فلسفياندات والمركزي من المركزي حيثيت فلسفياندات والمركزي من المركزي حيثيت المركزي حيثيت المركزي حيث المركزي المركزي حيث المركزي المركزي المركزي حيث المركزي حيث المركزي حيث المركزي المركزي

كادكامات يمل كرنے كى تلقين نبيس كى جاتى -

4- یک رنگی: ۔ نہ ہی احکامات صرف ایک ہی انداز کے ہوتے ہیں یعنی کی ایک موضوع پر ایک ہی نقط نظر بیان کیا جاتا ہے۔اس کو صرف ماننا ہوتا ہے۔ رد کرنے کا اختیار نہیں ہوتا لیکن فلفہ میں ایک ہی موضوع پر مختلف نقط ہائے نظر پیش کیے جاتے ہیں۔ ایک فکر کور د کر کے نیا فکر پیش کردیا جاتا ہے، اس طرح بعض اوقات ایک ہی عنوان یا موضوع کو مختلف فلسفیوں نے بیک وقت مختلف انداز میں الگ الگ بیان کیا ہے جبکہ فدہب میں افکار کی بیک رنگی پائی جاتی ہے۔ ایک فدہبی فکر یا تھم جب خدا کی طرف سے نازل ہوتا ہوتا ہو پھراس میں تبدیلی نہیں کی جاسکتی۔ اس کو سیجھنے میں اپنی اپنی عقل کے مطابق انسان مختلف انداز اپنا سکتے ہیں لیکن خدا کے تھم کو تبدیل یا ردنہیں کر سکتے۔

5-انحصار: \_ فلف کے افکار کا انحصار کلی طور پرعقل واستدلال پر ہوتا ہے جبکہ ندہب کا انحصار دی پر ہے۔عقل اور وی ووٹوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں ۔وی پیغیبر پر خدا کی طرف سے نازل ہوتی ہے کیئن عقلی استدلال انسانی تفکر کا نتیجہ ہوتے ہیں۔

6-اليمان - ندبب ايمان محكم رجني موتاب جبكه فلفه جائزه، تجزيه بطن وتخيين اورسوچ و بچار بر مخصر موتا ب-

7- سلیم ورضان نہب میں وی سے عاصل شدہ احکامات کی صداقت کوسلیم کیا جاتا ہے۔ جبکہ فلفہ عقل کے ذریعے قائم کردہ افکار کا تجزید کرتا ہے اور تنقید کرکے روّ وقبول کے عمل سے گزارتا ہے۔ اس کی صداقت اور حقیقت کی تصدیق کرتا ہے یا تردید۔

8-روحانی پہلو:۔ ندہب میں انسان اور کا نئات کے اخلاقی اور روحانی پہلوؤں پر زور دیا جاتا ہے کیونکہ اخلاقی احکامات پرعمل کر کے انسان روحانی میدان میں آسودگی حاصل کرتا ہے۔اُسے اطمینان قلب اور سکون میسر آتا ہے جبکہ فلسفہ میں تشکیک کو اپنایا جاتا ہے۔عقل و دانش کی بنیاد پر فلسفیا نہ افکار قائم کیے جاتے ہیں اور ان کی عقلی تو جیہات پیش کی جاتی ہیں۔

9-جذبات واحساسات: منهی احکامات میں جذبات واحساسات کا بے حدّ مل دول ہوتا ہے۔ خدا پر ایمان اور اس کی خوشنودی ورضا مندی کے لئے عبادات میں ندہی جذبات کا اہم کردار ہوتا ہے۔ جذبات واحساسات کی تسکین ہوتی ہے۔ لیکن فلفہ میں افکار ونظریات کوعقلی استدلال پر پر کھا جاتا ہے۔ اس میں کسی کی خوشنودی یا جذبات کی تسکین درکار نہیں ہوتی۔

10-اسماس:۔ ندجب کی اساس بعض نظریات وعقائد پر ہوتی ہے۔ انہی پر فدجب کی پوری عمارت تغییر کی جاتی ہے جبکہ فلسفہ میں ایسانہیں ہوتا۔ فلسفہ میں ایسانہیں ہوتا۔ فلسفہ کی موتا۔ فلسفہ کو کا کو تعلیم نہیں کرتا۔ یعنی فدہب اور فلسفہ دونوں کی اساس یا بنیاد میں فرق ہے۔ اور فلسفہ دونوں کی اساس یا بنیاد میں فرق ہے۔

11- ہم آ جنگی: \_ کا نتات میں پائی جانے والی ہم آ جنگی کو ندبب واضح کرتا ہے جبکہ فلفہ کا نتات میں موجود تضاوات سے حقائق کا پند لگا تا ہے۔اس طرح فلفہ میں ہم آ جنگی نہیں پائی جاتی۔

## علامه محمرا قبال كانضور مذهبي شعور

علامة مدا قبال في المن فلسفياندا فكار من فربي شعور كالقور پيش كيا ب-جس كى تين سطيس بيان كى كى بين-

(Belief) اعتقاد (Thought) (Discovery) اعتقاد (Belief) اعتقاد اعتقاد (Thought) اعتقاد اعتقاد اعتقاد (Belief) اعتقاد اعتقا

1-اعتقاد: علامہ محمد اقبال کے تصور ذہبی شعور کی پہلی سطح اعتقاد بہت اہمیت کی حال ہے کیونکہ یہ ذہب کو جانے کی بنیادی سطح ہے۔ علامہ محمد اقبال نے اعتقادات کے طاہری پہلوؤں کو ذہبی شعور کی بنیادی اور پہلی سطح اس لئے کہا ہے کیونکہ ذہب میں فرض کو فرض سجھ کر اداکرنا ضروری سجھا جاتا ہے اور دنیا میں اکثریت الیے لوگوں کی ہے جو صرف اور صرف عقیدہ کی سطح تک ہی رہتے ہیں۔ ہیں۔ ہر حالت میں عبادات ہے متعلق احکام کو پورا کرتے ہیں۔ تو حید ، نما ز، روزہ ، ہج اور زکوۃ کو اپنانے کی عملی کوشش کرتے ہیں۔ خشوع وضوع کے ساتھ اعتقاد کے تمام مراحل کو اپناتے ہیں۔ ان کے بارے میں سوچ و بچار یا سوالات نمیں کرتے کیونکہ ان کی اپنی سطح صرف اور صرف اعتقاد تک ہی محدود ہوتی ہے۔ بعض اوقات اگر کوئی دوسرا سوالات اٹھائے تو اس کو بھی نہیں مانتے ، وہ اپنی دھن میں سطح صرف اور صرف اعتقاد تک مطابق زندگی گڑ ارتے ہیں کیونکہ وہ بچھتے ہیں کہ ذہبی معاملات میں عنقی دلائل سے کام لینا اور ان کے بارے میں سوالات کرنا گراہی ہے۔ چینا کی ماز کیوں پڑھی جائے ، ان کے نزدیک بے سود ہے۔ صرف اس عکم کو مانا جاتا ہے کہ نماز پڑھئی جائے ، ان کے نزدیک بے سود ہے۔ صرف اس عکم کو مانا جاتا ہے کہ نماز پڑھئی جائے ، ان کے نزدیک بے سود ہے۔ صرف اس عکم کو مانا جاتا ہے کہ نماز پڑھئی حیا ہے اس لیے اس پوچھ کرنماز ترک ندگی جائے ، ان کے نزدیک بے سود ہے۔ صرف اس عکم کو مانا جاتا ہے کہ نماز پڑھئی حیا ہے اس لیے اور جان پوچھ کرنماز ترک ندگی جائے ، ان کے نزدیک بے سود ہے۔ صرف اس عکم کو مانا جاتا ہے کہ نماز پڑھئی

2- تفکر: علامہ محمد اقبال کے خیال کے مطابق ندہی شعور کی دوسری سطح تفکر کی ہے۔ اہل دائش اور فلنی حصرات ندہی احکام اور عقائد کی حکمت جانیا بھی ضروری سجھتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ ندہب کا کوئی حکم بغیر حکمت دوانائی نہیں ہوتا۔ لہذا ہے جانیا ضروری ہے کہ کوئی حکم کیوں نافذ کیا گیا ہے؟ اس کی ضرورت ، انہیت اور افادیت کیا ہے؟ اس کی غرض وغایت کیا ہے؟ عقائد کے بعد دوسری اہم سطح تفکر یعنی سوچ و بچار اور عقل و دائش کی ہے۔ ندہی عقائد کو بجھنا نہایت ضروری ہے۔ قرآنی آیات واحکام کی تشریح کی جاتی ہے۔ نفاسیر کھی جاتی ہیں۔ خطبات دیتے جاتے ہیں۔ مختلف مثالوں سے ندہی عقائد واحکامات کی وضاحت کی جاتی ہے۔ ندہی شعور کے بغیر ندہب کی حقیقت کا پانہیں چل سکتا۔ اندھے اعتقاد سے آگے بڑھ کر سوچ و بچار تک پہنچا جاتا ہے۔ سوچ و بچار ہی سے انسانی علم میں اضافہ ہوتا ہے۔ محض لکیر کا فقیر نہیں بنا جاتا بلکہ ندہی شعور کی دی ہوئی تھیقتوں کا صبح انداز سے اعلی سطح پر ادراک حاصل کیا جاتا

تھری اس مع پرانسان جملہ شری احکام اور نظام کے ساتھ عقیدے کا ربط وتعلق معلوم کرتا ہے۔لیکن اس میں ایک بات کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ غور وفکر کرتے ہوئے اصل عقیدے سے نہ بٹا جائے۔مباداعقلی بنیادیں تلاش کرتے ہوئے کہیں موضوع یا خدائی تھم کی بنیاد نہ بدل جائے۔اس لئے نہ ہی شعور کی اس دوسری سطح پر انسان کو نہ ہی احکامات کو جاننے کے لئے بری سمجھ داری

اوراحتیاط سے کام لینا جانیے۔

3- معرفت: علامہ محداقبال کے نزدیک نہ ہی شعور کی تیسری اہم سطح معرفت یا انکشاف کی ہے۔ اس سطح پر انسان باطنی روشی اور احساس طمانیت عاصل کرتا ہے کیونکداس کی اساس روحانی تجربے پر ہوتی ہے۔ جب انسان اعتقاد کی سطح کے بعد تھر ہے آگے گزر جاتا ہے تو وہ خدا کو پالیتا ہے۔ اے خدا کی معرفت عاصل ہوتی ہے۔ یہی نہ ہی انسان کی سب سے بڑی آرز وہوتی ہے۔ معرفت یا کشف کی سطح صوفیاء کرام کے ساتھ مخصوص ہے۔

فلفے کی حاصل کردہ فکری اساس ندہبی بصیرت کو سجھنے میں مدد دیتی ہے۔ جس پڑل پیرا ہو کر انسان خدا کی خوشنودی اور رضا مندی حاصل کرتا ہے لیکن جب وہ معرفت اور کشف پاتا ہے۔خدا کی قدرت کو قریب سے دیکھتا ہے۔اس کا اعتقاد بھی پختہ ہوتا ہے اور یقین بھی کائل ہوجا تا ہے۔ یہی ندہبی شعور کی تیسری اہم اور خصوص سطح ہے جومعرفت الٰہی اور الوہی حقائق کا پینہ دیتی ہے۔

علامہ محمد اقبال ؓ نے ایک عارف وزاہر کا قول بیان کیا ہے کہ قر آن کی تلاوت یوں کرو جیسے بینخودتم پر نازل ہور ہا ہے۔لیکن بیر منزل ہر کمی کوحاصل نہیں ہوتی صرف خدا کے خاص بندوں ہی کونصیب ہوتی ہے۔

فلف صرف سوج بچار کا نام لینا بی نہیں بلکہ یہ زندگ کے تمام پہلوؤں سے متعلق علوم سے تعلق بھی پیدا کرتا ہے۔ چونکہ
فلسفیانہ بنیادیں عقلی ہوتی ہیں۔ اس لیے اس ہیں اختلافات بھی پائے جاتے ہیں۔ یہ سوچ وبچار بھمت ودانائی اور فلسفیانہ طریق کار
بی سے سمجھے جاسکتے ہیں۔ چونکہ ندہب کی بنیاد وجی اور فلسفہ عقلی استدلال پر بٹنی ہے اس لئے اس اہم فرق کی بنا پر دونوں ہیں
اختلاف فطری ہے اور دونوں کی الگ الگ شاخت کا باعث ہے۔ ندہب کا آخری اور اعلیٰ سطح کا ماخذعلم وہی ہے۔ اس طرح فلسفہ
ادراک، عقلیت اور تج بیت کی راہ اپناتا ہے جبکہ ند بب وجدان اور وہی کے ذریعہ معرفت اور انکشاف کی منازل طے کرتا ہوائے نے
امرار منکشف کرتا ہے۔ یہ بھی صبح ہے کہ عام شخص کی نبست فلسفی ند بب کا شعور بہتر طور پر کرسکتا ہے۔ انکشاف اور معرفت کی سطح تک
بہنچنے کے لئے پہلی دوسطوں عقیدہ اور تفکر سے لازی گزرتا پڑتا ہے۔ کوئی صوفی اگر عقیدہ اور تفکر نہیں رکھتا، وہ معرفت تک نہیں پہنچ سکتا
یہ بات ہمیں فلسفیانہ غور وفکر سے بی معلوم ہوتی ہے۔

#### سوالات

انثائی طرز (Subjective Type)

1:- نب ے کیامرادے؟

2: فلفداور ندب مين كيامشترك ب؟

3: فلفداور فرب كا آليل يس فرق بيان كرين -

4: \_ علامه محمد اقبال كا تصور فد بهي شعور واضح كري \_

```
معروضی طرز (Objective Type)
                                       سوال 1: ۔ مناسب اورضروری اصطلاحات پاالفاظ سے خالی جگہ برکریں۔
                                علامہ محد اقبال کے نزدیک فیہی شعور کی دوسری سطح ......
                                    علامہ محدا قبال کے خیال میں فرہی شعور کی تیسری سط
                                                                                             -:2
                                    علامہ محد اقبال کے خیال میں زہری شعور کی پہلی سطح .....
                                                                                             _:3
                                    ہر فریضہ کوخدا کی تھم بھٹا ندہب ہے "بیر خیال مشہور فلفی ........ کا ہے۔
                                                                                             _:4
                                  "ندب اقدار ك ثبات كا نام بي ابرنفيات .....كا خيال ب-
                                                                                             _:5
                                       شوینارکا خال ہے کہ ندہب .... کے تصور سے پیدا ہوتا ہے۔
                                                                                             -:6
                          "بغیر ذہب کے اخلاقیات گری عمل سے نا آشارہتی ہے" ہے..... کا نقط نظر ہے۔
                                                                                             _:7
                                 فلفے كا انحصار كلى طور برعقل و استدلال اور ند بب كا انحصار ...... پر ہے۔
                                                                                             -:8
                                "انسان جو کھھا ٹی تنہائی میں کرتاہے وہ مذہب ہے" پیرخیال ........ کا ہے۔
                                                                                             -:9
                 جس دور میں غرب کا زور ہوتا ہے اس میں عقلیت کا زور بھی ہوتا ہے۔ " بیرخیال ...... کا ہے۔
                                                                                           -:10
                              سوال2:۔ ذیل میں سوالات کے مکنہ جواب دیے ہوئے ہیں سے جواب کی نشاندہی کریں۔
                             خدا کے احکامات ، ہدایات اور زندگی کے لائح عمل کوکہا جاتا ہے۔
                             1_فلف 2_نب 3_قانون 4_كائنات
                                            بیس نے کہا تھا۔''ہرفریف کوخدائی حکم سجھنا ندہب ہے۔''
                               1- برگسال 2-علامه اقبال 3- امام الغزالي 4- كافف
بيكس فلفى نے كہا تھا۔" ہر انفرادى شے كو ايك عظيم كل كا جزو سجھنا اور برمحدو دشے كو لامحدود كا نمائندہ قرار دينا ندب
                             1 فريدرك شيلر 2-الكندى 3-كانك 4-افلاطون
                                            " ننهب الدارك ثبات كا نام ب-" بيكس كا نقط نظر ب-
                           2_ارسطو 3_علامه محمد اقبال 4_ باكوكي نهيس
                                                                               1 - بافذ نگ
   "فرجب عقيده كى اس قوت كا نام ب_ جس سے انسان كواندروني ياكيز كى حاصل موجاتى ب_"بيكس كا خيال ب_
       2_بيكل 3_وائك بيثر 4_الفاراني
                                                                             1-مان لاک
        وائث ہیڑ کے خیال میں جس زمانے میں ندہب کا زور ہوتا ہے۔ تو اس زمانے میں مزید کس کا زور ہوتا ہے۔
      1عقلیت 2-تج بیت 3-فاموثی 4۔ مذبات
```

- عقل تجزیر اور تحلیل سے کام لیتی ہے کین ندہب میں تجزیر کے بجائے ہوتا ہے۔
 - ایمان 2 اقدار میں بعض جگہ پایا جاتا ہے۔
 - قلفہ اور ندہب دونوں میں بعض جگہ پایا جاتا ہے۔
 - قلفہ اور ندہب کے دومیان 3 و آزادی 4 کے خیمیں 1 و کی میں بعض موضوعات ہوتے ہیں۔
 - فلفہ اور ندہب کے دومیان جہال فرق پلیا جاتا ہے۔ دہل دونوں میں بعض موضوعات ہوتے ہیں۔
 - دمشتر ک 2 - اعتقادات 3 و حتی علوم 4 تخلیقات میں مطابق ت کے علامہ محمد اقبال کے تصور مذہبی شعور کی سطویں ہیں۔
 - علامہ محمد اقبال کے تصور مذہبی شعور کی سطویں ہیں۔
 - ایک 2 - دو 8 و تین 4 و جو اب کالم" بین مطابقت بیدا کر کے جو اب کالم" بین میں دیتے گئے الفاظ میں مطابقت بیدا کر کے جو اب کالم" بین میں دیتے گئے الفاظ میں مطابقت بیدا کر کے جو اب کالم" بین میں ۔

| كالم"ح"              | كالم"ب"                   | كالم"الف"                          |
|----------------------|---------------------------|------------------------------------|
| names and a large    | کانام ہے۔                 | ☆ نب                               |
|                      | سجھنا ذہب ہے۔             | 🖈 خدا كاتعلق                       |
|                      | زندگی کا لائحمل ہے۔       | 🖈 ندب اقدار کے ثبات                |
|                      | عقلیت کا بھی زور ہوتا ہے۔ | 🖈 برفريفه كوخدائي تحم              |
|                      | انسان اور کا نئات ہے۔     | نهبكازور بوتو                      |
| Malijum Branij — E.j | کی تین سطییں ہیں۔         | € 162                              |
|                      | كوانكشاف كيتي بين _       | ندب اور فلفدين                     |
|                      | امر ربی ہے۔               | 🖈 علامه محرا قبال ك تصور مذبى شعور |
| ASSESSED FOR THE     | تبديل نبيس كيا جاسكتا_    | 🖈 مرنت                             |
|                      | فرق بھی پایا جاتا ہے۔     | الله خداع محكم كو                  |

# فلسفه اور سائنس (Philosophy and Science)

# سائنس كي تفهيم

سائنس نے معنی علم کے ہیں۔ علم کا مطلب جانا ، واقعیت حاصل کرنا ہے۔ دوسرے الفاظ میں انہی اشیا کو جانے کی کوشش کی جاتی ہے جو جہم اور غیر واضح ہوتی ہیں۔ علم سے مراد اشیا کے راز جانا اور ابہام کو دور کر کے واضح اور صاف کرنا ہوتا ہے۔ سائنس سے مراد جامع معلومات کا ایبا مجموعہ ہے جنہیں غیر جانبداری سے اکٹھا کیا ہو۔ آئیس منظم طریقے سے مرتب کیا گیا ہو۔ انہیں منظم طریقے سے مرتب کیا گیا ہو۔ اس طرح سے بختیف فی اور اس کے درمیان پائے جانے والے تعلق کی وضاحت کرتا ہے اور ان سے مفید نتائج افذ کرتا ہے۔ علام کا عوم کی عوی طور پر دو تھیں ہیں: طبی علوم (Normative Sciences) اور معیاری علوم کا تعلق تھائی (اور تھی علوم مشاہد سے اور تجربے کی بنا پر مظاہر فطرت کی حقیقت اور ان کے متعلق قوانین واقعین واقعی علوم کی حقیقت اور ان کے متعلق قوانین واقعین واقعی مواج کی منازی سے کیا گیا گیا میں ان کا کام اس رشتے (Causal Relation) ور تشربی (Causal Relation) ہوتھی علوم ہیں ان کا کام اس بات کی تحقیق کرنا ہے کہ فلال شے کئی ہے؟ اور کتنی مقدار؟ جیسے بات کی تحقیق کرنا ہے کہ فلال شے کئی ہے؟ اس کی کیا صفات ہیں؟ وہ کیے واقع ہوتی ہے۔ ؟ کیا؟ کیے؟ اور کتنی مقدار؟ جیسے سوالات کا جواب طائل کرتے ہیں۔ اس لئے سائنس کی تحریف یوں کی جائتی ہے کہ سائنس کی موضوع کے متعلق صحیح مر یوط اور مطالات کا جواب طائل کرتے ہیں۔ اس لئے سائنس کی تحریف یوں کی جائتی ہے کہ سائنس کی موضوع کے متعلق صحیح مر یوط اور مطال واقیت فراہم کرنے کا نام ہے۔

ووڈ و رتھ (Wood Worth) کے خیال کے مطابق سائنس کوئی نئی شے دریافت نہیں کرتی بلکہ سائنس جس حقیقت کو دریافت کرتی ہے دو اور اسان اس حقیقت سے پردہ کرتی ہے دو ہوتی ہے۔ گرانسان اس حقیقت سے آگاہ نہیں ہوتا۔ اس طرح سائنس کا مقصد صرف اس حقیقت سے پردہ اٹھانا ہے جو پہلے موجود ہے ۔ سائنسی مفروضات اور تظرات کسی شے کے وجود کے بارے میں ہوتے ہیں۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ جس شے کا وجود نہ ہودہ سائنس کی دسترس میں نہیں آسکتی ۔ یعنی وہ سائنس نہیں ہو سکتی ۔

کا ثنات میں مظاہر قدرت کے مربوط مطالعہ کو سائنس کہتے ہیں۔ اس لئے سائنس کی ممل تعریف یوں کی جاسکتی ہے کہ سائنس سے مراد وہ منظم، ممل ، مربوط اور جامع علم ہے جو کا نئات کے کسی مخصوص کوشے کے حقائق کے مشاہدے پر جنی ہو۔

جدیدفلفی ہنری برگسال (Henri Bergsan) کا خیال ہے کہ ہمارا بیشتر علم بے حد خیالی اور سطی ہوتا ہے۔ہم اپنے تجربات کو بیان کرنے کے لئے علامات استعال کرتے ہیں لیکن پھر بھی وہ کھمل طور پرضی نہیں ہوتا۔ سائنس کی بنیاد حقیقتا علامات پر بنی ہے۔ اور بی فطرت کو تو انین کے تالع بچھتی ہے۔لیکن سائنس فطرت کی حقیقت کی وضا نت کے نے قاصر ہے جو مسلسل حرکت میں ہے

اور محض قوانین تحلیل کے ہی تابع نہیں ہے۔

سائنس میں بقدری حقیق ہوتی ہے کین حقیق طور پر فلفہ ہی سائنس کو بنیادیں مہیا کرتا ہے۔ غوروفکرہی کی وجہ سے سائنس پر ہوان پڑھتی ہے۔ مثلاً بونانی فلفی ڈیموکرائٹس نے کئی ہزار سال قبل پہ نظریہ قائم کیا تھا کہ مادہ کو چھوٹے سے چھوٹے ذر سے میں تقسیم کیا جاسکتا ہے لیکن جہاں مادہ کی تقسیم نہیں ہو بحق اس کو ایٹم (Atom) کہا جاتا ہے۔ اس کے بعد 1808ء میں جان ڈائٹن نے نظریہ ایٹم ( Atomic Theory ) کی نشو ونما کی ۔ جس میں ایٹم کے وجود کی حیثیت اور جیت بیان کی گئی ۔ اس طرح بونانی فلفی ڈیموکرائٹس کی مہیا کر دہ فلفیانہ بنیاد پر جدید نظریہ ایٹم ہے ہو جدید دور میں مادے کو چھوٹے ڈرات میں تقسیم کر سکتے ہیں حتی کہ یہ یقشیم کا محدود ہو جاتی ہے۔ نیوٹران، پروٹان اورالیکٹران سے آگے ایٹم کوسو (۱۰۰) سے زیادہ جزیات میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ایک جو ہر کے چھوٹے سے چھوٹے جز کو ایٹم (Atom) کہا جاتا ہے۔ جن میں بعض کی حیثیت آزاد ہوتی ہے اور بعض کی حیثیت آزاد ہے۔ جبکہ آزاد نہیں ہوتی ۔ مثلاً مہلیم (Helium) اور نیون (Oxygen) گیسول (Gase وی) کے ایٹم کی حیثیت آزاد ہے۔ جبکہ بائیڈرد جن (Gase) کی حیثیت آزاد ہے۔ جبکہ بائیڈرد جن (Gase) کے ایٹم کی حیثیت آزاد ہے۔ جبکہ بائیڈرد جن رات میں تعقیق کے ذریعے سائنس نے ترتی

دنیا میں رونما ہونے والے واقعات اتفاقی نہیں ہوتے بلکہ ان واقعات کی کوئی نہ کوئی علت یعنی وجہ ضرور ہوتی ہے۔ اس کے سائنس کی دنیا میں اتفاق کی کوئی گئجائش نہیں ہے۔ یہاں ہر شے، ہر واقعہ اور ہر حادثہ، علت یا وجہ ضرور رکھتا ہے۔ یعنی علت و معلول کا رشتہ ہی سائنس کے لئے بنیاد مہیا کرتا ہے۔ معروف سائنسدان آئین طائن (Einstein) نے صرف چہیں سال کی عمر میں جران کن سائنسی نظریات پیش کئے۔ 1543ء میں کو پڑئیس (Copernicus) نے ثابت کیا کہ زمین محض ایک سیارہ ہے جوسوری کے گرد محور گردش ہے۔ 1687ء میں نیوٹن (Newton) کی شہرہ آفاق تصنیف "Principia Mathematica" شائع ہوئی۔ اس کا ب میں نیوٹن نے قوانین حرکت پیش کئے۔ ان قوانین کی دریافت نے انسان پرعلم و ممل کی نئی راہیں کھول دیں۔ جن پر چل کر وہ فطرت کی قوتوں کو سمجھ سکا اور نئی ایجادات اور دریافتوں کا باعث ہوا۔ آئین سٹائن کا نظریہ اضافیت اور کیس پلانگ کے کوائم

قدرتی توانین کا انکشاف ہی دراصل سائنس کی دریافت ہے۔مشاہدات وتجربات کی مدد سے تھائق کا پند لگایا جاتا ہے۔ پھر نتائج اخذ کر کے اصول وقوانین وضع کئے جاتے ہیں۔ یہی سائنس کے اصول وقوانین کہلاتے ہیں۔ ان قوانین کی مدد سے مظاہر فطرت کے بارے میں علوم مرتب کئے جاتے ہیں۔

سائنسی مطالعہ میں جزوی مشاہدہ، بالواسطہ اور بلا واسطہ مشاہدہ کے لئے مختلف حقائق اور شواہدی مدد حاصل کی جاتی ہے۔ کا نئات میں موجود اشیا کی مناسبت سے سائنسی علوم ترتیب دیئے جاتے ہیں۔ شعور کی پختگی کے ساتھ ساتھ یہ بتدریج ترقی کرتے چلے جاتے ہیں۔ جما دات سے متعلق علم جمادات (Geology)، نباتات سے متعلق علم نباتات (Botany) ، حیوانات سے متعلق علم حیوانات (Zoology) ، انسانوں سے متعلق علم طب (Medical Science) اورعلم نفسیات (Psychology) سائنسی علوم کہلاتے ہیں۔ ان سب میں جزوی انداز سے تحقیق کر کے کلی طور پر رائے قائم کی جاتی ہے۔ یہی رائے سائنسی حقائق یا علوم کی بنیاد بنتی ہے۔ یہی رائے سائنسی طریقہ کار ہے۔ یہی سائنسی طریقہ کار ہے۔ یہی سائنسی طریقہ کار ہے۔ مراحل طے کر کے ترویج و ترقی کرتے ہیں۔ یہی سائنسی طریقہ کار ہے۔ سائنسی انداز فکر

سائنسی انداز فکر میں تحقیق اور تخلیقی طریقہ کا را پنایا جاتا ہے۔ کسی بھی موضوع یا مسلم کا گہرائی میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔ حقیقت جانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ مسلے کی نوعیت کا ادراک اس وقت ممکن ہوتا ہے جب متعلقہ مفروضوں کے تمام پہلوؤں کا جائزہ لیاجائے۔ سائنسی انداز فکر کا ورج ذیل عنوانات کے تحت مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

(1) حقائق معلوم کرنا (2) اشیا کا مشاہدہ کرنا (3) نے حقائق کی تلاش (4) علت ومعلول کا رشتہ (5) حتی علم (6) معلومات جمع کرنا (7) مشاہدات و تجربات (8) مفروضے و تقدیقات (9) توانین (10) نتائج

(1) حقائق معلوم کرنا:۔ کی بھی مئلہ واقعہ یاشے کی حقیقت جانے کی کوشش سائنسی انداز فکر میں کی جاسکتی ہے۔ حقائق ک کک پنچنا ایک مختیقی انداز ہے۔ حقائق معلوم کرنا اور پھر ان کی جائج پڑتال کرنے کے لئے سائنسی طریقہ کا را پنایا جاتا ہے۔ حقائق معلوم کرنے سے مرادیہ ہے کہ کوئی شے کیا ہے؟ اس کے اجزا کون کون سے ہیں؟

(2) اشیا کا مشاہدہ کرنا:۔ سائنسی انداز فکر میں اشیا کا مشاہدہ تحقیق انداز سے کیا جاتا ہے۔ یہی مشاہدہ علم کی ترویج و ترتی کا باعث بنتا ہے۔ مثلاً اشیا کے مشاہد سے اور کیوں کر ہوتی باعث بنتا ہے۔ مثلاً اشیا کے مشاہد سے اس بات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اس میں کیمیائی تبدیلیاں کیے اور کیوں کر ہوتی ہیں؟ اشیا کی ماہیت اور فطرت کیا ہے؟ اس کا اندازہ بھی مشاہدہ کے ممل سے ممکن ہوسکتا ہے۔ جس طرح تجربہ کی سائنسی اہمیت ہے اس طرح مشاہدہ کی بھی سائنسی حیثیت ہے۔

(3) نئے حقائق کی تلاش: سائنی انداز فکریں جدید طریقہ کا راپنا کر نئے حقائق تلاش کے جاتے ہیں۔ ضرورت اور اہمیت کے پیش نظر تج بی صورت حال بدلنے پر نئے حقائق سائنے آتے ہیں اور بیصرف اور صرف سائنی فکر ہی ہے ممکن ہوتا ہے نئے حقائق سے مراد وہ بنیادیں یا اصل تصورات ہیں جن کا پہلے اکشاف نہیں ہوا ہوتا لیکن وہ موجود ضرور ہوتے ہیں۔ سائنی تحقیق سے ہم ان کی بنیادوں تک پہنے سے ہیں۔ اس طرح جیسے علوم میں اضافہ ہوتا ہے اور انسان کا شعور ترتی کرتا ہے تو کا نات سے متعلق نئے حقائق سامنے آتے رہے ہیں۔ لیکن بیاس وقت ممکن ہوتا ہے جب فکری انداز کی بنیاد سائنسی طریق کار ہو۔

(4) علت ومعلول کا رشتہ: سائنی انداز قرے کی چز کے دقوع پذیر ہونے کی وجددریافت کی جاتی ہے۔علم طبیعیات ہمیں بتاتا ہے کہ ہرشے یا دافعہ کی کوئی ندکوئی وجدیدی علت ضرور ہوتی ہے۔اس کے ہونے اور وجہ کے آپس میں رشتے کو دریافت کرتا سائنس کا کام ہے۔علت ومعلول کے رشتے دریافت کر کے ہم حقائق تک پہنچتے ہیں۔سائنس میں علت کی شے کی وجہ کو کہتے ہیں جبکہ اس شے

کومعلول کہا جاتاہے۔ای طرح کسی واقعہ کے ہونے کی وجہ کوعلت اور اس واقعہ کے ہونے کومعلول کہا جاتا ہے۔علت ومعلول کا رشتہ سائنسی طریق کارہے ہی جانا جاسکتاہے۔اس عمل سے تخلیقی اور تحقیقی ترتی ممکن ہوتی ہے۔

طبیعات، کیمیا،حیاتیات، اوردوسرے تمام تر تحقیق علوم میں علت و معلول کا تعلق تلاش کرنا ایک اہم اور خصوصی عمل ہوتا ہے۔

(5) حتمی علم : تحقیق و تجزیہ سے بتا چاتا ہے کہ ہر دور میں فکری ارتقا ہوتار ہتا ہے۔ اس لئے فلسفیاندانداز میں کہا جاتا ہے کہ علم

کبھی حتی نہیں ہوتا۔ سائنسی علوم میں بھی ہمہ وقت ترویج و ترتی چھیق اور تخلیق کی بنا پر جدید نظریات پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ ہر نیا دور
نئی دریا فتیں لے کرآتا ہے۔ نئے سائمندان جدید علوم متعارف کراتے ہیں۔ گذشتہ دور کاعلم بنیاد ضرور بنتا ہے لیکن علم کی جہتیں نئے
انداز سے سامنے آنے پر رد ہوجاتا ہے۔ اس طرح سائنسی علوم کے حقائق بھی کچھ عرصہ بعد غیر حتی ہوجاتے ہیں۔ اس کے باوجود
سائنس کاعلم فلسفہ کی نبیت حتی ہوتا ہے۔

(6) معلومات جمع کرنا: سائنی انداز فکر میں معلومات جمع کرے نتائج اخذ کے جاتے ہیں۔ اس طریقہ کارے تحقیق وتحلیق کا انداز سیح بنیادوں پر قائم ہوتا ہے۔ سائنس میں معلومات (Data) جمع کرنا ہی اہم کام ہے۔ کیا؟ کب؟ کیے؟ کے سوالات کا جواب معلومات ہی سے تلاش کیا جاسکتا ہے۔

تاریخی، تدریجی یا ارتقائی صورت حال میں سائنسی فکر میں معلومات کا جائزہ لے سکتے ہیں۔ کسی بھی مادہ یا قوت کا تاریخی جائزہ این ہوتو اس کی ابتدا جاننے کی کوشش کی جائن ہوا ہے۔ ان معلومات کی ابتدا جاننے کی کوشش کی جائن ہوا ہے۔ ان معلومات کی وجہ بی سے نظ مقائل کا بہا لگایا جا سکتا ہے۔

(7) مشاہدات و تج بات: معلومات عوماً مشاہدات اور تجربات کی دجہ ہے جمع کی جاتی ہیں کی واقعہ کا مشاہدہ کر کے ان کا تجربہ کیا جاتا ہے۔ اگر کوئی شے دیکھیں سے بی نہیں تو اس کے بارے میں جانیں سے کیے؟ اس لئے اس کا مشاہدہ کیا جاتا ہے۔ ضرورت کے تحت تجربہ گاہوں میں تجربہ کی سے گزارا جاتا ہے۔ مشاہدات اور تجربات کی روشی میں سائنسی فکر پروان چڑھتا ہے۔ (8) مفروضے، تصدیقات: سائنسی علوم میں مفروضے قائم کے جاتے ہیں اور پھر مشاہدات ، تجربات اور معلومات سے ان کی تقدیق کی جاتے ہیں اور پھر مشاہدات ، تجربات اور معلومات سے ان کی تقدیق کی جاتی ہے و تعاملے کے جاتے ہیں اور پھر مشاہدات ، تجربات اور معلومات سے ان کی تقدیق کی جاتے ہیں اور پھر مشاہدات کے ایک نکڑے کا لیباریٹری میں تجزیہ کی تقدیق کی جاتے ہیں اور شروعی مقدار میں شامل ہیں ۔اس طرح تجربی طریقہ کار سے اس کی تقدیق ہوجاتی ہے۔ مفروضے قائم کرنا فلسفیانہ انداز ہے۔ تقدیق کرنا منطق طریق ہے۔ لیکن سے دونوں اعمال سائنس کے لئے نہایت اہم اور ضروری ہیں۔ جب تک تقدیق نہ ہوسائنسی علوم آ سے نہیں ہوھے۔

(9) قوانین: - برملم کے اصول وضوابط ہوتے ہیں۔ سائنی فکر بھی اپی اصطلاحات اور قوانین رکھتی ہے۔ ان قوانین عی کو مد نظر

رکھ کرفکر کی ارتقائی منازل ملے کی جاتی ہیں۔ بعض اوقات قدرتی قوانین سائنسی فکر میں مددگار ثابت ہوتے ہیں اور بعض اوقات ہرعکم کی متعلقہ شاخ کے اصول وقوانین کی پیروی کرنا پڑتی ہے۔ سائنسی فکر میں قوانین کی اہمیت مصدقہ ہے۔

(10) نتا کجے:۔ سائنسی علوم کا منتہائے مقصود ان کے نتائج یا حاصلات ہوتے ہیں۔ مشاہدات ، تجربات ،تصدیقات ،قوانین ،علتی رشتے ،تقائق کی تلاش غرضیکہ سائنسی فکر کا کوئی بھی پہلو ہواس میں سے نتائج اخذ کرناہی اہم کام ہوتا ہے ۔ نتائج سائنسی فکر کی ابتدا بھی ہوتے ہیں اور انتہا اس لئے کہ نتائج دراصل ہوتے ہیں اور انتہا اس لئے کہ مزید ارتقائی مراحل کے حاصل کردہ نتائج مدد دیتے ہیں اور انتہا اس لئے کہ مزید ارتقائی مراحل کے لئے حاصل کردہ نتائج مدد دیتے ہیں اور انتہا اس لئے کہ نتائج دراصل سائنسی فکر کے شرات ہوتے ہیں۔

## سأئنس اور فلسفه ميں فرق

Difference Between Science & Philosophy

سائنس کے معنی اشیا اور نظریات کے حقائق جانے کے ہیں۔ جدید فلفی ڈبلیو۔ٹی سیٹس (W.T.Stace) کا نقطہ نظر ہے۔ کہ سائنسی علوم کی جہاں انتہا ہوتی ہے وہاں سے آگے فلسفیانہ تحقیقات کی ابتدا ہوتی ہے۔ پہلے کوئی نظرید، سوچ یافکر پیدا ہوتی ہے۔ پرری کا مُنات رپھراس نظرید پر سائنسی تحقیق ہوتی ہے۔ سائنسدان تجربہ گاہ میں کام کرتا ہے۔ تجربہ گاہ ایک کمرہ میں بھی ہوسکتی ہے۔ پوری کا مُنات بھی ایک تجربہ گاہ کی حیثیت رکھتی ہے۔فلسفیانہ سوچ کوسائنسی علوم عملی شکل میں ڈھالتے ہیں۔

فلفداور سائنس کا آپس میں گراتعلق ہے لیکن طریق کار اور اندازِ تحقیق کے لحاظ سے دونوں میں فرق بھی پایاجاتا ہے۔ اس فرق کی بنیاد پر دونوں کی رامیں الگ الگ ہیں۔لیکن اس کے باوجود فلفہ اور سائنس دونوں کی ابتدا سوچ پر بنی ہے اور مقاصد یا منزل پر پہنچنے کے لیے نتائج اخذکر کے حقائق کا پتہ لگایا جاتا ہے۔درج ذیل نکات سائنس اور فلفہ میں پائے جانے والے فرق کو واضح کریں گے۔بیفرق یقینا طریق کار اور انداز فکر کا ہے۔

(1) جروی اور کلی علم (2) نظری اور عملی پہلو (3) سائنس فلنه کی مختاج (4) حقائق اور قدر و قیمت (5) مادی اور واقعالی اور واقعاتی صورت (9) جذبات اور احساسات (6) حتی اور غیر حتی نتائج (7) متند مختیل اور مفروضے (8) علت ومعلول اور واقعاتی صورت (9) جذبات اور احساسات (10) منظم معلومات اور تجیر (11) مسلسل عمل (12) پیش گوئی (13) مشاہدہ اور شخیل

(1) جزوی اور کلی علم: ہر برٹ پنر (Herbert Spencer) کے خیال میں سائنس جزوی طور پرمنظم علم ہے۔ جبکہ فلسفہ کمل طور پرمنظم علم ہے۔ سائنس کی بھی موضوع کو ہرزاویے سے جانچنے کی تک ودوکر کے نتائج اخذکرتی ہے۔ معمولی چیز کا بھی باریک بینی سے جائزہ لیتی ہے۔ سائنسی علوم ان چیوٹی چیوٹی جیوٹی جزیات کومنظم کر کے سائنسی تحقیق کرتے ہیں۔ جبکہ فلسفہ کا نتات کوکٹی طور پر لیتا ہے۔ منظم، مرتب اور آفاقی نظریات قائم کرتا ہے۔ سائنس اور فلسفے میں بنیادی اور اہم یہی ہے جس کی بنا پر دونوں کی رائیں ابتدا ہی سے الگ الگ ہوجاتی ہیں۔ سائنسی حقیقت کسی خاص واقعہ یا مشاہدے سے متعلق ہوتی ہے۔ جبکہ فلسفہ کلی تصور سے

متعلق

(2) نظری اور عملی پہلو:۔ فلفہ نظریات قائم کرتا ہے اور سائنس نظریات پر تجربات کرتی ہے۔ اس طرح فلفہ بنیادی طور پر نظری ہے جبکہ سائنس اس کاعملی پہلو ہے۔ فلفے میں صرف اور صرف نظریات تشکیل دیے جاتے ہیں یا بے نظریات رد کر کے مزید نظریات متعارف کرائے جاتے ہیں۔ سائنس میں مشاہدات اور تجربات پر انحصار کیا جاتا ہے۔

(3) سائنس فلسفہ کی مختاج ہے:۔ سائنس اور فلسفہ میں ایک فرق بیہی ہے کہ منطق توانین سائنس فکر کو بنیاد فراہم کرتے ہیں۔ اس لئے بیکہنا مناسب ہے کہ سائنس فلسفہ کی مختاج ہے۔ بیاہم فرق اس لئے ہے کہ جب تک سائنس کو فکری اصول و منوابط مہیا نہ کئے جائیں اس وقت تک کوئی تجربہ ممکن نہیں ہو سکتا۔ کوئی فلسفی یا فلسفیانہ سوچ رکھنے والا سائنس دان افکارو نظریات قائم کرنے کے بعد سائنسی مطالعہ یا تجربہ کرنے کے قابل ہوتا ہے۔ ابتدا میں ہر سائنسی فکر فلسفے ہی کا حصرتی یحقیق جب اپنی انہا کو چھونے گی تو سائنس فلسفے ہے الگ ہوگئی۔ لیکن اس کی بنیادیں اور حقائق جانے کے لئے اصول وضوابط فلسفہ ہی مہیا کرتا ہے۔ اور سائنس ان اصولوں کو بنیاد بنا کراپنی خلیقی و خقیقی کا وٹن آ کے بڑھاتی ہے۔

(4) حقائق اور قدرو قیمت: سائنس میں حتی طور پر حقائق جانے جی جبد فلفد میں حقائق جانے کی کوشش کے ساتھ قدرو قیمت اور اہمیت کو جانا جاتا ہے۔ ای لئے سائنس میں کیا اور کیے کے جوابات تلاش کئے جاتے ہیں جبکہ قدرو قیمت جانے کے لئا فل سفہ کیوں کی وضاحت کرتا ہے۔ کوئی شے کیے ہاور حقیقت کیا ہے؟ سائنس بتاتی ہے اور اس کی اہمیت کے لحاظ سے یہ کیوں ہے کا جواب فلفہ دیتا ہے۔ سائنس اور فلفے میں یہی فرق اس کی مادی اور تصوری حیثیت کو الگ الگ کرتا ہے۔

(5) مادی اور وجنی انقلاب: \_ سائنس اور فلفہ پیس ایک اور اہم فرق ہیے کہ سائنسی فکر کی مدد سے تجربات کی بنیاد پر ونیا پیس مادی انقلاب بر پا ہوتا ہے۔ لوگوں کو مادی سہوتیں ملتی ہیں۔ بکلی کا بلب اند چرے پیس روشی مہیا کرتا ہے۔ پکھا ہوا اور فرت ، اشیا کی حیاتیاتی ساخت کو برقرار رکھتے ہیں۔ کار، ریل کار، جہاز، کمپیوٹر غرضیکہ لاتعداد الی ایجادات موجود ہیں جو سائنسی فکر کی بنیاد پر بنائی جاتی ہیں اور عوام الناس کے لئے آسانیاں پیدا کرتی ہیں۔ فلفہ افکارونظریات مہیا کرتا ہے۔ معاشی، معاشرتی، اظلتی منعتی اور دیگر کی ایک نظریات فلفہ ہی نے مہیا کے ہیں ان نظریات سے نوجوان نسل کے ذہنوں میں تبدیلی پیدا ہوتی ہے۔ ونیا ہیں جتنے بھی انقلابات آئے ان کے پیچھے کوئی نہ کوئی فلفہ پنہاں تھا۔ اسلام دنیا ہیں اظلتی اور معاشرتی انقلاب لے کر آیا۔ سوشلزم کا معاشی اور فرانس کا سیاسی انقلاب فلفیانہ افکار ہی کی بنیاد پر ہوا۔ اس طرح کہا جا سکتا ہے کہ سائنس مادی انقلاب لاتی ہے جبکہ فلفہ وجئی انقلاب برپا کرتا ہے اور دنیا کے طالت بدل دیتا ہے۔ سائنس مہیا کرتی ہے۔

(6) حتمی اور غیرحتمی نتائج : مائنس مین نبتاحتی نتائج اخذ کے جاتے ہیں لین قلفے میں بھی بھی چھ حتی نہیں ہوتا \_قلمفیانہ

افکار میں ہرلی تبدیلی پیدا ہوتی رہتی ہے جونمی کوئی فلفی کی بھی نوعیت کا نظریہ قائم کرتا ہے کوئی اورعائی دماغ اس کے مقابل نیا نظریہ پیش کر دیتا ہے۔ اس طرح فلفہ رد کردیا جاتا ہے جبکہ رد فلفہ بھی ایک فلفہ بی ہوتا ہے۔ اس لئے فلفیانہ افکار شلسل اور ترتیب کے ساتھ اپنے ارتقائی مراحل طے کرتے جاتے ہیں۔ جبکہ سائنسی فکر سے نئی اشیا بنائی جاتی ہیں۔ فارمولے دریا فت کے جاتے ہیں۔ سائنسی فکر سے حتی نتائج افذ کے جاتے ہیں جبکہ فلفہ میں پہر بھی حتی نہیں ہوتا۔ مثلاً آسیجن کمچرکو فاص عمل سے گزار کرآسیجن بنائی جاسمتی میں ہوتا۔ مثلاً آسیجن کمچرکو فاص عمل سے گزار کرآسیجن بنائی جاسمتی جاسمتی ہوتا ہے۔ اس مثال سے بعد چاتا ہے کہ حتی طور پر رہ طے ہے کہ آسیجن کمچر سے آسیجن گیس بنائی جاسمتی ہے۔ اس مثال سے بعد چاتا ہے کہ حتی طور پر رہ طے ہے کہ آسیجن کمچر سے آسیجن گیس بنائی جاسمتی ہے۔ اس مثال سے بعد چاتا ہے کہ سائنس کی بنیادیں مفروضوں پر بنی ہوتی ہیں۔ لیکن مفروضوں کے بعد مشتد حقیق کی جاتی ہے۔ مشتد خقیق کی جاتی ہے۔ کہ سائنس کی بنیادیں مفروضوں کی بنیادیں مفروضوں کی بنیادیں مزیدہ حقیق کی جاتی ہے۔ مشتد خقیق سے غلط اور غیر ضروری مفروضے ختم کردیے جاتے ہیں۔ صبح اور مناسب مفروضوں کی بنیادیں مزید حقیق کی جاتی ہے۔

(8) علت ومعلول اور واقعاتی صورت: فلفی ڈبلیو۔ٹی شیس کے خیال میں ہر واقعہ کی کوئی نہ کوئی علت ضرور ہوتی ہے، اگر 'الف' کی وجہ سے ''بوتا ہے۔تواس کامطلب ہے کہ 'الف' علت ہے اور ''ب 'معلول ہے۔سائنی فکر میں علت ومعلول کا رشتہ ضرور تلاش کیا جاتا ہے۔ جبکہ فلفہ میں علت ومعلول سے آگے واقعاتی صورت حال کو مدِنظر رکھا جاتا ہے۔ یعنی جو واقعہ جن حالات ، ماحول یا تقاضوں کے مطابق رونما ہوتا ہے۔ان کے مطابق ہی نتائج اخذ کئے جاتے ہیں، سائنس اور فلفہ میں یہی فرق ہے کہ سائنس میں علت ومعلول دریافت کئے جاتے ہیں۔جبکہ فلفہ میں واقعاتی صورت حال کو بھی مدنظر رکھا جاتا ہے۔

(9) جذبات اور احساسات: سائنس اور فلف میں ایک اہم فرق یہ بھی ہے کہ بعض سائنی علوم میں جذبات اور احساسات کا خیال رکھا جاتا ہے ان کی بنیاد پر نتائج مرتب کے جاتے ہیں جبکہ فلفے میں عمرانی علوم کی طرح انسانی جذبات اور احساسات کا کوئی عمل دخل نہیں، انسانی ذہن اور کروار کو جانے کے لئے نفیات کا مطالعہ کرنا پر تا ہے۔ نفیات ایک سائنس ہے۔ نفیات میں بچوں اور بروں کے جذبات واحساسات کو سمجھا جاتا ہے کیونکہ انفرادی اختلافات کی بنیاد پر بی شخصیت کا دارو مدار ہے۔ نفیات میں بچوں اور بروں کے جذبات واحساسات کو سمجھا جاتا ہے کیونکہ انفرادی اختلافات کی بنیاد پر بی شخصیت کا دارو مدار ہے۔ فلفہ (10) منظم معلومات اور تعبیر: سائنس میں منظم معلومات پر بی نتائج اخذ کئے جاتے ہیں۔ یہی نتائج تعبیر ہوتی ہے۔ فلفہ میں بھی منظم اور مرتب معلومات ہوتی ہیں لیکن وہ اپنی خود حیثیت رکھتی ہیں جبکہ سائنسی فکر میں معلومات منظم کرنے کے لئے چھوٹی چھوٹی جن کرتا ہے۔

(11) مسلسل عمل: ۔ سائنی فکر ایک مسلس عمل ہے۔جس سے فکر اپنی ارتقائی منازل طے کرتا چلا جاتا ہے۔ جبکہ فلف میں بعض اوقات مسلسل عمل کے ساتھ ایک وم سب نظریات رو کر کے ایک نئی ابتداکی جاتی ہے۔ سائنس میں ایبانہیں ہوتا بلکہ تمام گذشتہ علوم سے استفادہ کیا جاتا ہے۔

(12) پیش گوئی : سائن کی ایک اہم خوبی ہے کہ اس میں کسی بھی نوعیت کی پیش گوئی کی جاسمتی ہے۔ موسی حالات دیکھ کر کھکہ موسمیات والے بتادیتے ہیں کہ است کھنے بعد بارش ہوگ ۔ موسم خوشگوار رہے گا یانہیں ۔ بارش اور خشک موسم کی پیش گوئی کی جاتی ہے۔ نباتات، حیاتیات اور دیگر تمام علوم میں اس کی ضرورت اور اہمیت کے مطابق پیش گوئی کی جاتی ہے ۔ جبکہ فلسفہ میں اس کی صورت والنہیں ہوتی ۔

(13) مشاہرہ اور شخیل: سائنسی فکر کی زیادہ تربنیاد مشاہدے اور تجرب پر بنی ہوتی ہے۔ جبکہ فلفہ تخیلات سے نتائج اخذ کرتا ہے تخیل کی پرواز مختلف فتم کے انکشافات کرتی ہے۔

فلفہ تخیلاتی ،تصوری اور خیالی دنیا میں لے جاتا ہے۔لیکن سائنس کی بنیادیں واضح طور پر مشاہدے اور تجربے پر استوار وتی ہیں۔

> سائنس کا مشاہداتی علم اور فلفے کی تخیلاتی سوچ کی بناپر دونوں کی الگ الگ حیثیت اُ بھر کر سامنے آتی ہے۔ سائنس کی ترویج وترقی میں فلفے کا کر دار

The Role of Philosophy in the Development of Science

سائنسی علوم کو حقائق کی دریافت کے لئے قکری بنیادوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ قکری بنیادی فلف مہیا کرتا ہے۔ سائنس کے ہر شعبہ میں فلسفیانہ انداز اپنا کر ہی کسی مسللہ کی تہہ تک پہنچا جاتا ہے۔ سائنسی موضوعات کا تجزیہ کر کے بنیادی جواہر کاعلم حاصل کیا جاتا ہے۔ تجزیہ کاعمل فلسفہ کی دین ہے۔ فلسفہ اور سائنس حقیقاً فکر انسانی کی عظیم شاہکار مثالیں ہیں۔ تحقیقات اور تصورات، کی ترکیب فلسفیانہ افکار سے حاصل کر کے سائنسی علوم کی ترویج وترتی ہوتی ہے۔

سائنسی علوم میں محوس اور مدلل طریقہ کار اپنا کر نتائج اخذ کے جاتے ہیں اور بینطقی طریقہ کار فلفہ ہی مہیا کرتاہے۔فلفہ سائنس کو تجربہ گاہ سے نکال کرسوچ و بچار اورفکر و قدیر کی دنیا میں لے جاتاہے جس سے نئی دریا فتیں اور انکشافات ہوتے ہیں۔فلفہ سائنس کو نظری بنیادیں مہیا کرتا ہے اور سائنس اس کو عملی جامہ پہناتی ہے۔سائنس کی ترویج وترتی میں فلفے کا کیا کروار ہے اس کا درج ذیل موضوعات کے تحت جائزہ لیا جاتاہے۔

(Criticism) عقير (Interpretations) -1

(Justifications) -4 (Conflicts Resolutions) -3

-3 -4 - عاتفات كاحل (Interpretations) -3

-1 - تعيرات Interpretations -1

سائنسی افکار کے کسی بھی موضوع اور مسئلہ کی وضاحت آسان زبان میں کی جاتی ہے تاکہ اس کے معنی اور حقیقت عیاں ہوجائیں ۔ اس عمل کو اس مشکل مسئلہ کی تعبیر کہا جاتا ہے۔ لغوی معنی کی وضاحت اور اصلی مفہوم جاننا نہایت ضروری ہے۔ یہ کام فلسفیانہ افکار سے ممکن ہوتا ہے۔ کیونکہ تجزیہ کافن فلسفہ مہیا کرتا ہے۔ علوم کا تجزیہ کر کے سطح متائج اخذ کئے جاتے ہیں۔ سمجے نتائج حاصل

کرنے کے لئے فلنے کی ایک شاخ منطق سے مددلی جاتی ہے۔اس لئے کہا جاتا ہے کہ اس مل کامنطق نتیجہ یہ لکاتا ہے۔ گویاوہ نتیجہ اس ممل کے اعدر ہی چھیا ہوتا ہے۔لیکن استقرائی یا استخراجی طریقہ کاراہے واضح کر دیتا ہے۔

سائنی فکر کی تجیر میں تجزید کا خصوص عمل دخل ہوتا ہے۔ نفسیات (Psychology) ذہن اور کردار کی سائنس ہے۔ اس میں انسان کے ذہن اور کردار ہے متعلق اعمال وافعال کا تجزید کر کے تجیر کی جاتی ہے۔ یعنی نتائج افذ کئے جاتے ہیں مثلاً خوابوں کی تجیر کر کے انسانی شخصیت کے متعلق ماضی اور متعقبل کے واقعات کا جائزہ لیاجا تا ہے۔ طبیعیات (Physics) میں مادے متعلق اعمال واو تبدیلیوں کے حوالے سے تجزید کر کے تغییر یعنی نتائج اخذ کئے جاتے ہیں۔ کیمیا (Chemistry) میں مادے کی ساخت کے حوالے سے جائزہ لیاجا تا ہے۔

ان چندایک مثالوں سے واضح ہوتا ہے کہ سائنسی فکر کی تروز کی وتر تی کے سلسلے میں نتائج اخذ کرنے یعنی مسائل اورو اقعات کی تعبیر کرنے میں فلسفہ کے تجزیاتی طریق کار سے مدد لی جاتی ہے۔

2-تقير (Criticism):\_

سائنی علوم کونتانگے حاصل کرنے کے لئے جس پراسیس سے گزارا جاتا ہے اس کا انتصار فکری بنیادوں پر ہوتا ہے۔ تجبیر یا نتائک کے حصول کے بعد تقدیقات کے ذریعہ جائج پڑتال کی جاتی ہے کہ بینتائج صحح اخذ ہوئے ہیں یانہیں۔ کیا وہی نتائج حاصل ہوئے ہیں جن کی بہیں توقع یا ضرورت تھی یا نہیں۔ اس لئے اُن کا تقیدی جائزہ لیاجاتا ہے۔ پیائش (Measurment)، تخیین ہیں جن کی بہیں توقع یا ضرورت تھی یا نہیں۔ اس لئے اُن کا تقیدی مراحل طے کئے جاتے ہیں یتقید میں ان تمام کہلوک کو مدنظر رکھا جاتا ہے جو کسی شے کے بننے میں مدد گار ثابت ہوتے ہیں۔ تمام عوامل (Factors) اور قدرتی توانین کہلوک کو مدنظر رکھا جاتا ہے جو کسی شے کے بننے میں مدد گار ثابت ہوتے ہیں۔ تمام عوامل (Pactors) اور قدرتی توانین کارایک تو اسلان کون سے ہیں؟ تقید کی طریق کارایک تو اصول وضوابط کون کون سے ہیں؟ تقید کی موازنہ کیا جاتا ہے۔ اصول وضوابط کے مطابق ہوتا ہے اور دومرابی کہ دنیا میں دفرا ہونے والے واقعات اور تبدیلیوں سے تقید کی موازنہ کیا جاتا ہے۔

سائنس میں کمی بھی مادی شے کو تجربہ گاہ میں تجزیہ کرکے جانا جا سکتاہے کہ اس میں کون کون ی اشیا کے کتنے جواہر (Elements) شامل ہیں۔ کیمیائی تجزیہ بھی عملی تقید کا نمونہ ہوتاہے۔ سائنس میں تحقیق کے در لیے علمی اور فکری ترتی کے مراحل طے کئے جاتے ہیں۔ سائنسی ترتی سے مرادیہ ہے کہ تحقیق میں کس درجہ کا میابی حاصل ہوئی ہے۔ تحقیق کے لئے تقعد بھات طے کئے جاتے ہیں۔ سائنسی ترتی میں المرح القد بھات تنقید اور تجزیہ کے بغیر ممکن نہیں۔ لہذا یہ کہنا مناسب ہوگا کہ تنقید کاعمل سائنسی ترتی میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔ تنقید سے بنیادیں، اعمال اور حاصلات سب کی جانچ پڑتال کی جاسکتی ہے۔

3- ماقشات کامل (Conflicts Resolution):

سائنسی علوم دریافتوں اور ایجادات کی منازل طے کرتے بطے جاتے ہیں۔ جہاں عملی صورت کہیں رک جاتی ہے۔ تو پھر سوچ کے دریجے وا ہوتے ہیں اور فلسفہ سائنسی علوم کو تحقیق وجہو کی گئی ایک نئی راہیں تجھا دیتا ہے۔ اس صورت میں افکار میں اختلافات بھی پیدا ہوتا ہے۔ سائنس میں چونکہ تجربی پہلو زیادہ ہوتا ہے۔اس

لئے ان مناقشات یا اختلافات کا حل تلاش کرنا نہایت ضروری ہے۔ اور بیط صرف اور صرف خور وفکر ہی مہیا کرسکتا ہے۔ جہال فلفہ تنقید و تنقیص کے اتار چڑھاؤ میں سے گزرتا ہے۔ وہاں تمام ترفکری رکا وٹوں کو عبور کرنا بھی فلفہ ہی سے ممکن ہوسکتا ہے۔ مثلاً بعض اوقات ایک سائنسی نظریہ پر کام ہورہا ہوتا ہے کہ ساتھ ہی دوسرا نظریہ کی کے ذہمن میں پیدا ہوجاتا ہے۔ لیکن ایسا بھی دور آتا ہے کہ سالہا سال کوئی نیا سائنسی نظریہ پیدا ہی نہیں ہوتا۔ گویا سائنسی ماحول جود کا شکار ہوجاتا ہے۔ پھر کوئی ذی فہم فلفی رکا وٹوں کی جی ہوئی برف کو پھلاتا ہے۔ اس طرح رکا وٹیس عبور کرنے نی سوچ و بچار اور نظر کی مد دسے کوئی نہ کوئی نیا سائنسی نظریہ ایجاد ہوجاتا ہے۔ اس طرح سائنسی نظریہ ایجاد ہوجاتا ہے۔ اس طرح سائنس کے لیے راستہ ہوار ہوتا ہے۔

#### -: (Justification) -4

سائنس ہمیشہ تحقیق وجبتو کی بنا پر نے علوم وقوانین دریافت کرتی رہتی ہے۔ جیسے قدرتی قوانین ابتدائی سے موجود ہیں لیکن عقل ودانش رکھنے والے سائنس دانول نے ان کو متعارف کرایا۔ جب بھی بھی سائنسی اصول وضع کئے جاتے ہیں توان کی تصدیق اور جواز تلاش کیا جاتا ہے۔ یہ جواز (Justification)منطق کے قوانین کے مطابق ہوتے ہیں۔

ہرشے کے بارے بیں ایک تصور پایاجا تا ہے۔ جیسے انسان کا تصور کتاب کا تصور وغیرہ۔ جب تصور کو الفاظ بیں بیان کیاجا تا ہے تو منطق اصطلاح بیں اسے حد (Term) کہا جاتا ہے۔ ای طرح دوتصورات کے درمیان تعلق بیدا ہوتا ہے تو بیتعلق ان دونو ں تصورات کے تقابل کا نتیجہ ہوتا ہے۔ اس تقابل کوعمل تصدیق کہتے ہیں۔ منطق کا تعلق عمل تصدیق کے بیجہ ہوتا ہے۔ اس تقابل کوعمل تصدیق کہتے ہیں۔ منطق کا تعلق عمل تصدیق کے بیجہ تا کہ تعلق بیدا کرتے ہیں۔ اسیجن گیس ہے۔ پانی مائع ہے۔ اس میں آسیجن ایک تصور ہے اور مائع ایک بھی ایک تصور ہے۔ دونوں میں تعلق بیدا کرتے بتایا جاتا ہے کہ آسیجن ایک گیس ہے۔ ای طرح پانی ایک تصور ہے اور مائع ایک دوسراتصور ہے۔ پانی اور مائع دونوں میں تعلق بیدا کرتے پانی ایک مائع سے۔ یہ دونوں تصدیق کی مثالیں ہیں۔ جس سے سائنس کا کام آسان ہوجا تا ہے اور جواز یا تصدیق ہوجاتی ہے۔

اس ساری بات کو یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ فلفہ کی شاخ منطق سائنسی علوم کے تصورات کا تعلق پیدا کر کے تقعد بقات مہیا کرتی ہے۔ اس طرح جب تک فلفہ سائنس کی دریا فتوں، تعنیوں، توانین اوراصولوں کی تقعد لیتی یا جواز مہیا نہ کرے یہ سائنسی علوم کا حصہ نہیں بن سکتے۔

- motor was the low -

```
انثائی طرز (Subjective Type)
                                                    1: سائنس کی جامع تعریف بیان کریں۔
                                                      2:- سائنی انداز فکرے کیا مراد ہے۔

 3: سائنس اور فلفه میں فرق بیان کریں۔

                                         4: سائنس كى تروت وترتى مين فلفے كا كيا كردار ب_-؟
                                              5: للفدسائنس كوجوازمها كرتاب واضح كرير-
                                                    معروضي طرز (Objective Type)
        6: سائنسی فکر جہال ختم ہوتی ہے، فلف کی وہاں سے ابتدا ہوتی ہے۔اس بیان کی وضاحت کریں۔
           سوال 1: ۔ درج ذمل فقرات میں مناسب اور موزوں اصطلاحات اور الفاظ سے خالی جگہ پُر کریں۔
                                         1: سائنی حقیق میں اشیا کا .... کیا جاتا ہے۔
                           2: سائنسي انداز فكريس علت و ......كا رشته دريافت كيا جاتا بـ
                                    3: سائنس كائنات كالبحثيت مسلمطالعد كرتى بـ
                          4: سائنس علوم جہال آ کرختم ہوتے ہیں فلفہ وہاں سے ..... ہوتا ہے۔
                                          5: سائنس علوم مين .....نتائج يائ جاتے بيں۔
                      سوال 2:۔ ذیل میں سوالات کے مکنہ جوابات دیے گئے ہیں۔ صحیح کی نشاندہی کیجئے۔
                                                        1: سائنس كے معنی ہیں۔
                      4-14
                                                   2: _ علوم کی عموی طور پراقسام ہوتی ہیں۔
                       4- جار
                                         3 - تين
                                                      1_ابک 2_دو
           3: یکس کا قول ہے کہ" سائنس کوئی نئ شے دریافت نہیں کرتی بلکہ دہ پہلے ہے موجود ہوتی ہے۔"
                1_ود ورتص 2_وليم جمر 3_ارسطو 4_علامه محدا قبال
                              4: "ہارا بیشترعلم بے صدخیال اورسطی ہوتا ہے۔"بیک کا کہنا ہے۔
                  1-الكندى 2-برگسال 3-شلي 4-افلاطون
5: کس بونانی فلفی نے سب سے پہلے پرنظریہ دیا تھا کہ مادہ کی تقتیم جہال نہیں ہوسکتی اے آیٹم کہتے ہیں۔
                     1- دُيوكرائينس 2-افلاطون 3-ابسطو 4-ستراط
```

6: شہرہ آفاق تعنیف Princpia Mathemetica کے مصنف سائنسدان کا نام ہے۔

1-آئین شائن 2-کورٹیکس 3- فیوٹن 4-گلیلیو

7: یوس نے کہا تھا: "سائنسی علوم کی جہاں انتہا ہوتی ہے، وہاں فلسفیانہ تحقیقات کی ابتدا ہوتی ہے۔ "

1- ڈبلیو۔ ٹی شیس 2-ولیم جیمز 3-نیوش 4- افلاطون 4- افلاطون 8: یوس کا خیال ہے کہ "سائنس جزدی طور پرمنظم علم ہے جبہ فلسفہ کمل طور پرمنظم علم ہے۔

1-پنر 2-نیوش 3-وڈورٹھ 4- ارسطو 9: نظرید اضافیت کس کا نظرید ہے؟

1- سیس پلائک 2- آئن شائن 3-نیوش 4- کورٹیکس 1- میکس پلائک 2- آئن شائن 3-نیوش 4- کورٹیکس 1- میکس پلائک 2- آئن شائن 3-نیوش 4- کورٹیکس 1- کورٹیکس 2- برگساں 3- ڈبلیو۔ ٹی سفیس 4- ولیم جیمز 1- کورٹیکس 2- برگساں 3- ڈبلیو۔ ٹی سفیس 4- ولیم جیمز سوال 3: کالم"لف" اور کالم"ب" بیس درج کے الفاظ میں مطابقت پیدا کرنے جواب کالم"ج" میں درج کریں۔

| كالم"ح"            | المر"ب"                        | كالم"الف"             |
|--------------------|--------------------------------|-----------------------|
| 450-200-25-12-15   | جامع معلومات ہیں ۔             | 🖈 سائنس کے معنی       |
| 100 - 120 TO - 100 | مارابیشترعلم خیالی وسطی ہے۔    | 🖈 علوم کی عمومی اقسام |
|                    | بندرت محقیق ہوتی ہے۔           | استن سراد             |
|                    | نظرىيەايىم كىنشو ونماكى _      | 🖈 ووڈورتھ کا خیال ہے  |
|                    | جاننا ہے۔                      | برگان کا خیال ہے      |
| la c               | ٠٠٠٠ - ١٠٠٠                    | ائن یں ا              |
| V25 1150 (II) at   | سائنس كوئى نئ شے نبيس بناتى _  | ان ڈالٹن نے           |
| due le tracin 120  | القاتی نہیں ہوتے۔              | اتنس اور فلفه ميس     |
|                    | فرق بھی پایاجا تا ہے۔          | 🖈 معلومات کی بنیاد    |
| (0,3 35.9")        | مشاہدات وتجربات پربنی ہوتی ہے۔ | 🖈 واقعات              |

# (Knowledge) ملم

علم سے کیا مراد ہے؟ کیا ہم کی شے کا صحیح علم عاصل کر سکتے ہیں؟ کسی شے کی حقیقت کیا ہے اور کیا حقیقت کا علم ممکن ہے؟ علم کے مافذکون کون سے ہیں؟ ایسے ہی کئی ایک سوالات ہمارے ذہنوں ہیں ہمیشدا بھرتے رہتے ہیں۔ ابتدائے زمانہ ہی سے مفکر بن علم کی نوعیت اور ماہیت جانے کے کوشاں رہے ہیں۔ بعض مفکر بن علم حاصل کرتے ہوئے کسی نہ کسی بقیجہ پر پہنی جاتے ہیں۔ لیکن بعض فلفی ہمیشدای تگ و دو میں گے رہتے ہیں۔ جانے کی جبتو علم درعلم کے پردے کھولتے چلی جاتی ہے۔ کیونکہ فکر کہیں رکمانہیں۔ اس لیے کہا جاتا ہے کہ فلسفہ ہیں کچھ بھی حتی نہیں ہوتا۔ ہر نے زمانے میں فکر کا ارتقا ہوتا رہتا ہے اورعلم کے نئے نے زاویے سامنے آتے رہتے ہیں۔

سب سے اہم سوال بیہ کہ کم ہے کیا؟ علم ایک تجربہ ہے جوانسان کو ہر لحہ حاصل ہوتا رہتا ہے۔ ارسطوکا کہنا ہے کہ کم ایک ایسا تجربہ ہے جو چرانی اور تعجب سے شروع ہوتا ہے۔ اور ہمیں ہر لحہ اس تجربہ سے گر زنا پڑتا ہے۔ یہ تجربہ جب شعور و آگی کی منازل طے کرتا ہوا آگے بڑھتا ہے۔ تو انسان اپنا اور اپنے دائرہ شعور میں آنے والے مسائل کا علم حاصل کرتا چلا جاتا ہے اور تصورات قائم ہوتے ہیں۔ بعض تصورات کی تقدیق کی جاسمتان کی جاسمتی ہے بعض کی تقدیق ممکن نہیں۔ یونانی فلسفی ستراط کا خیال ہے کہ علم سے اعتماد (Belief) کی تقدیق ہے۔ فلسفے کی شاخ علمیات کا اہم فریف علم کی وضاحت کرنا ہے۔ انسان پر بھی محسوس کرتے ہوئے اسے معنی دیتا ہے تو اس عمل کو ادراک کہتے ہیں اور ادراک جس کو محسوس کرتے ہیں۔ تو ہمارے اصاطر شعور سے ہوتا ہے۔ جتنا ہمارا ادراک زیادہ ہوگا۔ اتنا ہی ہماراعلم زیادہ ہوگا ہم اشیا مدرکہ کا شعور حاصل کرتے ہیں۔ تو ہمارے احاطر شعور سے ہوتا ہوا بیعلم لاشعور کی انتہائی گہرائیوں میں اتر جاتا ہے۔ سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ ہم علم کیسے حاصل کرتے ہیں؟ ہمارے ذرائع علم کیا ہیں؟ وہ کون کون سے وسائل ہیں جن کے ذریعے انسان جانے کا عمل کرتے ہیں؟ ہمارے ذرائع علم کیا ہیں؟ وہ کون کون سے وسائل ہیں جن کے ذریعے انسان جانے کا عمل کرتے ہیں؟ ہمارے ذرائع علم کیا ہیں؟ وہ کون کون سے وسائل ہیں جن کے ذریعے انسان جانے کا عمل کرتا ہے۔

جان ہا پر (John Hosper) اپنی تقیدی کتاب ''فلفیانہ تجزید کا تعارف' (John Hosper) اپنی تقیدی کتاب را ایک کتاب را ایک کتاب را جدر ہا ہوں کہ دو بی دو چار ہوتے ہیں۔'' لیکن صحح یا غلو تفیے کو جانے کے لیے تصورات کا جانا ضروری ہے۔ کیونکہ تصورات کو جاننا ہوں کہ دو بی جنٹے ہیں۔ مثلاً ''برف بی ملی ہے' اس میں برف اور بی ملنا دونوں کے معنی جانے کے لیے ان کے تصورات کو جاننا صروری ہے۔ کو خاننا صروری ہے۔ کو خاننا صروری ہے۔ کو خاننا کے خوردی ہے۔ کو جاننا کے خوردی ہے۔ کو جاننا کے خوردی ہے۔ کا میں برف اور بی جان کے معنی جانے کے لیے ان کے تصورات کو جاننا صروری ہے۔

بعض فلفیوں کا خیال ہے کہ انسان کے ذہن میں پیرائٹی طور پر وہی خیالات (Innate Ideas) ہوتے ہیں۔ یعنی انسان پیرائٹی طور پر خیالات لے کر پیدا میں میں اس پر بھی غور کرنا چاہیے کہ کیا ایسامکن ہے پیدائش اندھا سرخ رنگ کا تصور لے کر پیدا

موتا ہے؟ کیا وہ سرخ رنگ کی شاخت کرسکتا ہے؟ بقینا اس کا جواب نفی میں موگا۔

جان ہاسپر ایک اور مثال سے علم کی وضاحت کرتا ہے۔ علم کیا ہے؟ جب میں بیرکہتا ہوں کہ میں مسٹراے کو جانتا ہوں تو اس کا مطلب ہے کہ مسٹراے (Mr.A) سے میری مکمل شناسائی ہے۔ میں اس کے بارے میں پوری معلومات رکھتا ہوں۔ وہ میرا دوست ہے۔ میرا پڑوی ہے وغیرہ وغیرہ۔

کوئی بھی تضییح یا غلط اس وقت تک نہیں ہوسکتا جب تک اس کی کسی نہ کسی طرح سے تقدیق نہ ہو جائے۔ بعض اوقات یقین کرنے سے بھی ہم کسی شے جملے یا تضیے کو میچے تشکیم کر لیتے ہیں کیونکہ ہمارے علم کی وسعت اور صدود میں گہرائی نہیں ہوتی۔ ایک زمانے میں یہ کہا جاتا تھا کہ زمین چپٹی ہے تو لوگ اس بات کو مانتے تھے حالانکہ زمین چپٹی نہیں بلکہ گول ہے۔ لیکن علم کی حد سے ہم اس پر یقین کر لیتے ہیں۔

علم سے مرادحواس کے ذریعہ حاصل کردہ ادراک ہے۔ادراک حاصل ہونے کے بعد۔اس وقت تک صحیح گٹا ہے جب تک وہ غلط ثابت ہو کرنی شکل نداختیار کرلے۔گویاعلم جاننے کا نام ہے۔

# ماخذعكم

#### Sources of Knowledge

علم کہاں سے حاصل ہوتا ہے؟ یعنی وہ کون سے وسلے ہیں جن سے علم اخذ کیا جاتا ہے؟ انسان مختلف انداز اور طریق سے علم حاصل کرتا ہے میچے الذہن شخص سب سے پہلے اپنے حواس کے ذریعے علم حاصل کرتا ہے۔اس طرح متعدد ما خذعلم میں سے چندایک میہ

1- حی ادراک یا حتی تجربه (Sense Experience or Sense Perception)

(Reason) عقل -2

3-استناد (Authority)

4 وجدان (Intuition)

(Revelation) - وى والبام

یہ آخذعلم بنیادی طور پرعلم کے مکاتب فکر کا درجہ اختیار کر گئے ہیں۔ مختلف فلسفیوں نے اپنے اپنے نقط نظر کے مطابق جانے کے عمل کو بیان کیا ہے۔

### Sense Experience - بحسّى تجريا

جس ایک سادہ تجربہ ہے۔ یہ ہمارا روزانہ کامعمول ہے۔ ذہن میں جب کوئی جس بیدار ہوتی ہے تواس کا کسی شے سے تعلق تلاش کیا جاتا ہے اور تجربات کی روشن میں معنی کو گھٹایا بڑھایا جاتا ہے۔ جس تجربہ میں توجہ، دلچیسی اور توقع سے مدد لی جاتی ہے۔ جس کے ذریعے ہمیں خارجی اشیا کاعلم حاصل ہوتا ہے اور جب ہمیں خودائی وہنی حالت کاعلم ہوتا ہے تو یہ داخلی ادراک کہلاتا ہے۔ اپنی خوشی بنی، پریشانی اوراطمینان کے بارے میں ہم خود ہی جانتے ہیں۔ یہی داخلی جسی ادراک ہوتا ہے۔

جنی تجربہ ہے کی شے کا صرف وقوف ہی حاصل نہیں ہوتا بلکہ ہم اس شے کو پہچان بھی لیتے ہیں۔ جانے اور پہچائے کے اس عمل
کوادراک کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ یا داور فکر ہے بھی ادراک حاصل کرنے میں مدد ملتی ہے۔ ہم اشیا کو دیکھتے ، آواز وں کو سنتے ، ذاکتے
اور دباؤ کو محسوں کرتے اور بو یا خوشبو کو سو تکھتے ہیں تو اس طرح محسوسات کے ذریعے اشیا، آواز ، ذاکفته، دباؤ اور اُو کا علم حاصل کرتے
ہیں۔ پچکی گول شے کو پہلی دفعہ دیکھ کرایک چکتی ہوئی شے ہی محسوں کرے گا۔ پھراہے بتایا جائے گا کہ یہ چکتی ہوئی شے روپے کا سکہ
ہیں۔ پچکی گول شے کو پہلی دفعہ دیکھ کرایک چکتی ہوئی شے موٹ کرے گا۔ پھراسے بتایا جائے گا کہ یہ چکتی ہوئی شے روپے کو دیگر اشیا میں
ہے تو بچراس گول چکتی ہوئی شے کوروپے کا بی نام دے گا۔ اس سے اسلے مرسطے میں وہ اس چکتی ہوئی گول شے یا روپے کو دیگر اشیا میں
ہے بچیان لے گا۔ اس سارے عمل کو جنی ادراک یا جنی تجربہ کہتے ہیں۔ حواسِ خسسے حاصل کردہ علم کو بھی جنی ادراک یا جنی تجربہ کہتا ہیں۔

وڈ وڑھ کے خیال میں ادراک کا کام ارض سے شکل تقمیر کرنا ہے۔ مثلًا مختلف اشیا میں سے بچے کا سکے کو پیچانا، مختلف آوازوں میں سے اپنی ماں کی آواز پیچاننا اور پھر ماں کی آوازوں میں بھی غصہ اور پیار کی آواز میں تمیز کرنا وغیرہ۔

جتی تجربہ جتی تحسسات ومہیجات سے حاصل ہونے والا الیا وہی عمل ہے جس سے ہم خارجی اور داخلی دنیا کاعلم حاصل کرتے ہیں۔ ہیں۔اشیا کومعنی پہناتے ہیں اور ارض سے شکل کو الگ کرتے ہیں۔

جنی تجربدایک فور (Concrete) اور مرکب (Complex) وی مل ہے جو کی عضو جس کی تجریک اوراس کی تعبیر سے ظہور میں آتا ہے اور ہمیں خارجی دنیا سے واقفیت بم پنچاتا ہے۔اس میں حواس اور ان سے متعلقہ تصورات اور خیالات بھی شامل ہوتے میں۔

جنی تجربہ یا حسی ادراک ہے ہم گردوپیش کی دنیا کا تجربہ کرنے کے قابل ہوجاتے ہیں۔ پیدائش کے وقت بچے کے لئے کا کنات
ایک بے تفریق اور بے معنی تو دہ سالگتی ہے۔ وہ دنیا کی اشیا کے معنی نہیں تجھتا۔ وہ ایک شے کو دوسری شے ہے مینو نہیں کر سکتا۔ دوسرے
الفاظ میں اشیا کا ادراک نہیں رکھتا کیونکہ ادراک سے مراداشیا کے معانی کو جاننا ، اشیا میں امتیاز پیدا کرنے یا اشیا کا تجزیہ
آہتہ آہتہ وہ اشیاء کے معانی جانے لگتا ہے۔ لہذا ادراک سے مراداشیا کے معانی کو جاننا ، اشیا میں امتیاز پیدا کرنے یا اشیا کا تجزیہ
کرنے سے ہے۔ فیحر (Tichner) کے خیال میں جس تجربہ جننا ترتی کرے گا اتنا ہی دنیا کو ہم بہتر طور پر بجھیں گے۔ علم ادراک ہی تحربہ سے صراد مختلف اشیاء سے واقفیت ہے اور اشیا زمان و مکان
سے حاصل ہوتا ہے اور حس تجربہ کے بغیر ہم بے علم رہتے ہیں۔ جس تجربہ سے مراد مختلف اشیاء سے واقفیت ہے اور اشیا زمان و مکان
میں پائی جاتی ہیں۔ اشیا ہے حواس حاصل ہوتے ہیں اور ادراک حواہی پر مشتمل ہوتا ہے۔ جس سے ہم اور پہلا ماخذ علم ہے۔

### (Reason) -2

عقلی بنیادوں پرحی ادراک کے بعد عقل اہم ماخذِ علم ہے۔ عقل میں فکرو تدبر سے نتائج اخذ کیے جاتے ہیں۔ارسطو کی منطق اور جدید منطق میں استدلال، استعاج اور قیاس کے اصول وضوابط پرعلمی موڈگا فیاں کی جاتی ہیں۔

عقل سے وین مثل ہوتی ہے اور حافظے کی تربیت کی جاسکتی ہے۔ جب کوئی مخف کسی نے ماحول اور حالات و واقعات میں اپنے

آپ کو پاتا ہے تو عقل ہی اسے ان مشکل حالات سے باہر نکالتے ہیں۔استاد کو کوئی فکری نقطہ سلجھانا ہو، وکیل کو دلائل کی مدد سے اپٹی بات کوموثر اور قامل فہم بنانا ہو یا بچ کو حاصل کردہ دلائل، واقعات، بیانات اور شہادتوں کی بنا پر فیصلہ کرنا ہوتو پھر استدلال ہی سے استفادہ کیا جاتا ہے۔

عقل کے استعال سے تقیدی سوچ پروان چڑھتی ہے۔تقیدی سوچ تحقیق و تفتیش میں اہم کردار اداکرتی ہے۔ان تمام مراحل کا دارو مدار استدلال پر ہے۔استدلال وہ طریق ہے جس سے کوئی بھی فخض اپنی علمی وفکری بساط کے مطابق کسی بھی نئی صورت حال سے نبرد آزما ہوسکتا ہے۔ دنیا میں جتنے بھی علوم اب تک پروان چڑھے ہیں، سب عقل ہی کے مرہونِ منت ہیں۔ دیتے ہوئے مقدمات میں سے نتائج اخذ کیے جاتے ہیں۔ یہ بھی عقل کی اہم صورت ہے۔ارسطوکی منطق میں ایک اہم مثال دی گئی ہے:

تمام انسان فانی ہیں۔

سقراط ایک انسان ہے۔

لہذا سقراط فانی ہے۔

اس منطقی استدلال میں پہلے دومقد مات میں ہے تیسرا متیجہ اخذ کیا گیا ہے۔ ان کوتر تیب دینا اور پھر متیج اخذ کرنا استدلال ہی ہے۔اس طرح کہا جاتا ہے کہتمام علوم کا دارومدار حسی ادراک کے بعد عقلی استدلال پر ہے۔

#### 3- استناد (Authority)

ہم عموماً مشاہدہ اور تجربیہ سے علم حاصل کرتے ہیں۔ لیکن بعض اوقات براہ راست مشاہدہ اور تجربیمکن نہیں ہوتا۔ اس لیے دیگر ذرائع سے مدد لینا پردتی ہے۔ یہ ذرائع، کتب، رسائل، ریڈ ہو، ٹی وی، اخبارات، قدیم سکے، آثار قدیمیہ وشخصیات وغیرہ ہیں۔ ذاتی تجربہ ومشاہدہ کے علاوہ کمی جمی ذریعہ یا طریقہ سے حاصل کردہ شہادت، استنادیت کا درجہ رکھتی ہے۔

طلبہ وطالبات کے لیے اساتذہ، بچوں کے لیے والدین، مریدوں کے لیے پیر، مریض کے لیے ڈاکٹر عوام کے لیے ساس راہنما اور حکران متند شخصیات کی حیثیت رکھتے ہیں۔ان کا کہا، علم میں اضافہ کرتا ہے اور سننے والا اس پر پختہ یقین رکھتا ہے۔

عقیدہ یا یقین (Faith or Belief) بھی استنادیت میں ذیلی ما خذعلم ہے۔ یعنی اگر کسی پرعقیدہ نہ ہوتو پھر معلومات حاصل نہیں ہوسکتیں۔عقیدہ رکھنا اورعقیدے کا پختہ ہونا۔انسان کو کسی مشاہرہ و تجربہ کا مکمل علم دینے میں مدوریتا ہے۔

اس ماخذ علم میں چندایک اہم نکات کا خیال رکھنا نہایت ضروری ہے۔ واقعہ کے ہونے اور بیان کرنے کا درمیانی وقفہ جتنا کم ہوگا اتنی ہی شہادت یا بیان زیادہ سجح ہوگا۔

شہادت، گواہی یا بیان دینے والے کا تجربہ اور کردار بھی جانچنا چاہیے۔ اور بیبھی خیال کیا جائے کہ آلات کا استعمال ہوا ہے کہ نہیں۔ کیونکہ فی زمانہ سائنسی آلات کا استعمال کرنے سے وقت اور دولت کی بچت ہوجاتی ہے۔

ہم این ذاتی تجربداورمشاہدہ کی بناپرتمام معلومات حاصل نہیں کر سکتے علم کا حصول بھی ہر جگداور ماضی میں جا کر حاصل کرنامکن نہیں ہوتا۔ای لیے ہمیں کسی نہیں ہتی لینن Authority کا سہارالینا پڑتا ہے۔دوسروں پراعتاد کرنا وقت کی ضرورت اور مجبوری ہوتا

ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ اس طرح حاصل کردہ علم میں کہیں نہ کہیں نقائض ہو سکتے ہیں۔ لیکن اس کے باوجود استنادیت ایک اہم ماخذ علم ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ اس طرح حاصل کردہ علم میں گزرے ہوئے جملہ فلسفیوں کے فلسفیانہ افکارسب اس ما خذ کے مرہون منت ہیں۔ ہم جس طرح باضی میں جا کر علم حاصل نہیں کر سکتے اس طرح دنیا کے مختلف مقامات لندن، جدہ، نیویارک، انقرہ، دہلی، کراچی، قاہرہ، تہران، بیجنگ وغیرہ کے بارے میں تمام علم حاصل نہیں کر سکتے ۔ مختلف ہستیوں، ماہرین علم وفن کی تحریوں سے استفادہ کر کے علم حاصل کیا جاتا ہے۔

#### (Intuition) -4

عقلی تجربات ہے گزر کرانسان ایسے مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں عقل وخرد ساتھ نہیں دیتے لیکن وہ مزید کچھ جانے کی خواہش رکھتا ہے۔ چھٹی حس کی اصطلاح ای مرطے کے لیے استعال کی جاتی ہے کہ انسان حواس خمسہ ہے آگے جا کر بعض فیصلے کرتا ہے۔ فلسفی مقکر، سائنس دان، شاعر اور ادیب وجدان ہی کی مدد ہے فوری نتیجہ ذکا لتے ہیں۔

ہم روزمرہ زندگی میں اچھے یا بُرے کا انتخاب یا فیصلہ وجدانی کیفیت ہی میں کرتے ہیں۔ جج کی مقدمہ کا صحیح فیصلہ وجدان سے ہی کرتا ہے۔ یہ ذریع علم انسان کو زندگی میں مختلف النوع حقیقق کو جاننے میں مدد دیتا ہے۔ سقراط کا کہنا تھا کہ جھے ایک خاص قتم کی طاقت کنٹرول کرتی ہے۔ یہ یقیناً وجدانی کیفیت ہی ہے۔

آ كفورد و كشرى من وجدان كى تعريف كرتے موسے يول كھا ہے كه:

"It is a real, distinct and clear source of knowledge, it is personal and private experience. Intuitive experience cannot be conveyed to others."

'' یہ ایک حقیق منفرد اور واضح ذریعہ علم ہے۔ بیشخصی اور ذاتی تجربہ ہے۔ وجدانی تجربہ دوسروں کو بتایا نہیں ۔ حاسکتا۔''

وجدانی تجربہ چونکہ ذاتی ہوتا ہے اس لیے کوئی دوسراکس کا تجربہ بچھ یا جان نہیں سکتا اور یہ وجدانی تجربہ فوری ہوتا ہے۔لیکن سب کو نہیں ہوسکتا۔ صوفی بے حد محنت وریاضت ہے اس مقام پر پہنچتا ہے۔لیکن وہ بھی جو پچھ حاصل کرتا ہے اس طرح آ گے بیان نہیں کرسکتا۔صوفی وجدانی تجربہ انسان کی زندگی میں انقلاب برپا کر دیتا کرسکتا۔صوفی وجدانی تجربہ کی طرح تقدیق نہیں ہوسکتی۔

#### Revelation -5

ندہی نقط ُ نظر سے دحی یا الہام کے ذریعے اللہ تعالیٰ اپنے برگزیدہ بندے لیتی رسول کی معرفت الہامی علم دیگر انسانوں کو پہنچا تا ہے۔ وحی یا الہام میں تین نکات خصوصی اہمیت کے حامل ہیں:

- 1- وى ياالهام ك ذريع ظامرى واس عظى اشيا متعلق علم حاصل موتا ب-
  - 2- پدوه طریق یا ذر بعیم مے جوحواس اور منطقی و عقلی استدلال سے ماورا ہے۔

۔ الہامی علوم کا انسانی زندگی کے ہرپہلو سے تعلق ہوتا ہے تا کہ دہ عملی نظامِ حیات کی بنیاد بن سکیں۔ وحی یا الہام نوعیت کے لحاظ ہے اعلیٰ و برتر ما خذعلم ہے، جس کے اہل صرف اور صرف نبی ہی ہوتے ہیں۔

الہام یا وجی ایک ایسا ما خذعلم ہے جو اہم ترین اور اعلیٰ و مقتر رہتیوں کے لیے ہوتا ہے۔ یا یوں کہیئے کہ الہام کی منزلوں تک صرف خاص الخاص فحض ہی پنچتا ہے۔ جے ذہبی زبان میں نبی کہا جاتا ہے۔ اس تجربہ کے ٹی ایک درج ہیں۔ علامہ مجمد اقبالؓ نے وجدان اور الہام کی کیفیت کو بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ ان میں نوعیت کا نہیں بلکہ درج کا فرق ہے۔ وجدانی کیفیتوں کے انتہائی درجوں کو چھونے کے بعد الہامی کیفیت ہوتی ہے۔ صوفی ، ولی مفکر فلفی ، وجدان کی انتہائی کیفیتوں تک پنچ کر آگے نکل جاتے ہیں لیکن الہام کی انتہائی کیفیتوں تک مرف نبی ہی پنچتا ہے۔ وہ عقل فعال (Active Intellect) کی مدد سے پیغامات وصول کرتا ہے۔ اس میں باطنی اور ذاتی تجربہ ہوتا ہے۔ ما خذعلم میں اس کا انتہائی درجہ ہے جس میں بے شار انسانی قو تیں کام کرتی ہیں۔ یہ تجربہ بھی جیے محسوس ہوتا ہے ای طرح بیان نہیں کیا جاسکتا۔ صرف محسوس کیا جاسکتا ہے۔ آگے بیام لوگوں کی مجھ ہو جھ دالی زبان میں دیا جاتا ہے۔ یعنی آگے کلام کی صورت

میں بیان کیا جاتا ہے۔اسے کیما تج بہ ہوا۔ کس سے کس طرح کا رابطہ ہوا بیان سے مادرا ہے۔ الہامی کیفیتیں کسی دوسرے کی سمجھ بو جھ کے لیے قطعی مشکل بلکہ ناممکن ہوتی ہیں اس لیے ہر عالم اپنی سوچ و بچار اور عقل کے مطابق تاویلیں کرتا ہے۔اس میں تاویلیں کرتے ہوئے مختلف علماء کی اپنی اس علمی وفکری بساط کے مطابق ان کے نقطہ نظر میں اختلاف یا یا جاتا ہے۔ابیا کرنے سے ذہبی بحثیں جنم لیتی ہیں۔

بہت سارے حتی تجربات ل کرایک استدلال بناتے ہیں اور استدلال عقل ہے مکن ہے۔ بہت سارے عقلی تجربے اور استدلال مل کرایک وجدانی تجربہ پیدا کرتے ہیں۔اور متعدد وجدانی تجربات و کیفیتیں مل کرالہامی کیفیت کی ابتدا کرتی ہیں۔

کوئی بھی وجدان بھی بھی عقلی استدلال اور حتی تجربہ کے بغیر ممکن نہیں۔ یعنی ہر تجربہ مرحلہ وار ہوتا ہے۔ بینیس ہوسکتا کہ حتی تجربہ نہ ہوا ہوتو وجدانی تجربہ ہو جائے۔ جس درجے کا جوشخص ہوگا اے ویسا ہی تجربہ ہوگا۔ ہرشخص کی جسمانی اور دماغی ساخت، کیمسٹری اور صحت وی کے مطابق تجربہ ہوتا ہے۔ اعلیٰ درجہ کاعلم اونیٰ و کمتر درجہ والوں کو بجھ نہیں آسکتا۔

(Theories of Knowledge) نظریات علم

علم کے مخلف نظریات ہر دور میں پروان چڑھتے رہے ہیں۔فکری وعقلی مدارج کے مطابق متعدد نظریات علم قائم کیے جا مجھے ہیں جن میں سے دوسب سے اہم ہیں۔ جن میں سے دوسب سے اہم ہیں۔ جدیدفلسفیوں نے علم کی بنیادعمومی طور پر آئیس پر رکھی ہے۔ بینظریات علم عقلیت اور تجربیت ہیں۔

#### 1-عقليت Rationalism

عقلیت سے مراداستدلال کے ذریعہ سے علم حاصل کرنا ہے۔ مختلف مکتبہ فکر کے فلسفیوں نے بمیشہ فلسفیانہ افکار کی بنیاد عقل و خرو پر رکھی۔ یونانی فلسفی افلاطون (Plato) اور ارسطو (Aristotle) عقلیت کے بڑے علمبردار ہیں۔ کانٹ (Kant) کے تقیدی فلسفے میں بھی عقلی دلائل کی انتہا ملتی ہے۔ جدید فلسفے کا بانی ڈیکارٹ (Descartes) اور اسی طرح اسپائی نوزا (Spinoza)، لا مجنيز (Leibnitze) اوربيكل (Hegel) نے بھى عقليت كے سہارے اپ فلسفياندا فكار بيان كے۔

۔ جدید ماہرین ریاضی، الجبرا اور سائنس دانوں کے پیش کردہ افکار ونظریات عقل واستدلال پر بنی ہوتے ہیں۔عقل ایک اہم ماخذ جس کے ذریعے نتائج اخذ کئے جاتے ہیں۔

فلفہ کے عقلی پہلو سے مراد سائنسی نقط نظر ہے کسی شے، نظریہ یاعقل کا تجزیہ کرتے ہوئے نظریات یا مفروضے قائم کرنا ہے۔ عقلیت پہندی انسان کو بلاوجہ اندھے اعتقاد، تو ہم پرسی، نگ نظری اور جہالت سے بچاتی ہے۔ عقلیت پہندوں نے انسان کوؤنی الجھاؤ اور تھٹن کے ماحول سے نکال کرآزادانہ ماحول میں سوچ بچار اور فکر و تدبر کی راہ پر ڈال دیا۔

عقلیت سے حالات و واقعات کا جائزہ لینے کے علاوہ نئ علمی ، اد بی اور فکری اختراعات کرتے ہیں۔ انسانی ذبنی قابلیت کے مخلف درجات ہوتے ہیں۔ جن کی بنا پر وہ زندگی کے مسائل حل کرتے ہیں۔ جہاں غور وفکر اور سوچ بچار سے کام لیا جائے وہاں عقل کا استعال ضرور ہوتا ہے۔ عقلیت پیندوں کے نزدیک ذبنی قابلیتیں پیدائش ہوتی ہیں لیکن مشق اور عمل سے ان میں نکھار پیدا کیا جاسکتا ہے۔ بغض ذبین لوگ مسائل کاحل جلد حلائش کر لیتے ہیں اور بعض غیر معمولی کوشش و تر در سے حقیقت تک پہنچتے ہیں۔ عقل کو سوجھ بوجھ کے معنوں میں لیا جاتا ہے۔ استدلال عقل کے استعال سے ممکن ہے۔ ہر با مقصد فکر کی انتہا منطقی استدلال پر جنی ہوتی ہے۔ کیونکہ حقائق پر بینی صحیح نتیجہ استدلال ہی ہے ممکن ہے۔ استدلال دوئم کے ہوتے ہیں۔ ایک انتخر اجیداور دوسرا استقرائیہ۔

تمام انسان فانی ہیں۔ اسلم ایک انسان ہے۔ لہذا اسلم فانی ہے۔

"" تمام انسان فانی بین" مقدمه کبری ہے اور" اسلم ایک انسان ہے" مقدمه صغری ہے۔ ان سے نتیجہ" اسلم فانی ہے" نکالا گیا ہے۔ مقدمه کبری کلیه موجبہ ہے اور نتیجہ جزئیه موجبہ ہے۔ ای طرح استخراجیہ استدلال میں کل سے جزکی طرف جایا جاتا ہے۔ لین کلیه موجبہ میں انسان کی کل جماعت کا ذکر کیا گیا ہے۔ جبکہ اسلم اس کل کا ایک جز ہے۔ نتیجہ میں انسان بڑی جماعت کے ایک جز اسلم کا ذکر کیا گیا ہے۔

اى طرح استدلال استقرائييس بم جزئيات كوسائ ركار "كل" كانتيج اخذكرت بيل-

استقرائیہ میں چندایک بڑئیات کوسانے رکھ کراستقرائی زقندلگائی جاتی ہے۔استقرائید کی بہت اہمیت ہے۔ کیونکہ اس کے بغیر استخراجی عمل ممکن نہیں۔ اس میں حقائق کا مشاہدہ کیا جاتا ہے۔ جزئیات کو جمع کرنا بھی ایک اہم سائنسی طریقہ کار ہے۔استدلال استقرائیہ اجزاے کل کا نتیجہ نکالا جاتا ہے۔مثلاً

> اسلم فانی ہے، زید فانی ہے، عمر فانی ہے۔ لہذا تمام انسان فانی ہیں۔

استقرائی استدلال میں عاصل کردہ مقدمات محض جزوی جواز مہیا کرتے ہیں۔عقلیت ہی کی مدد سے طبیقی علوم میں ای فتم کا استقرائی استدلال کیا جاتا ہے۔ جزئی حقائق کے مشاہدے سے نتائج حاصل کئے جاتے ہیں۔ چندایک واقعات کود کھے کرکل کے بارے میں رائے قائم کی جاتی ہے۔ اس طریق کارکوسائنسی طریقہ کہا جاتا ہے۔ اس لیے سائنس میں عقل کاعمل دخل بے حد ہے لینی سائنس میں کوئی بھی مفروض عقلی استدلال کے بغیر قائم نہیں ہوسکتا۔

عقلیت میں انتخراجی اور استقرائی دونوں طریقہ ہائے استدلال کے ذریعے علم حاصل کیا جاتا ہے۔ علم کے حصول میں عقلی م موشگافیوں اور فکری انگینختوں کاعمل والم ہوتا ہے۔

کوپرنیکس، کیلر اورگلیلیو نے بھی عقلیت کی بنا پر اس بات کولیقین جانا کہ ریاضی سے کا نئات کو سمجھا جاسکتا ہے۔ ان فلسفیوں کے افکار میں پائی جانے والی عقلیت پیندی کی فلسفیانہ تشکیل جدید فلسفی ڈیکارٹ کے افکار میں واضح ملتی ہے اس نے سوچ و بچار سے علم کی بنیا در کھی۔ ڈیکارٹ کا مشہور عقلی مقولہ ' میں سوچتا ہوں ، اس لیے میں ہوں'' "I think therefore I am عقلی استدلال کی سب بیا در کھی۔ ڈیکارٹ کا مشہور عقلی مقولہ ' میں سوچتا ہوں ، اس لیے میں ہوں'' "Think therefore I am عقلی استدلال کی سب بیا در کی مثال ہے۔

### (Empiricism) جيت -2

تجربیت بھی حصول علم میں اہم مکتبہ فکر ہے۔ اس سے مرادعلم صرف اور صرف حی تجربات سے مکن ہے۔ حتی ادراک تمام علوم ک بنیاد ہے۔ یعنی سب سے پہلے حسی تجربہ ہوتا ہے اور اس کے بعد عقلی جوازمہیا کیا جاتا ہے۔

حس ایک سادہ تجربہ ہے۔ جو ہماراروزانہ کامعمول ہے۔ بیا ایک وقونی عمل ہے۔ ہم آلات حس کے ذریعے کی بھی مادی شے کے مخلف پہلوؤں سے متعلق سادہ ترین تجربات حاصل کرتے ہیں۔ حس تجربہ میں علم کی مدرکہ شے کے معنی حاصل کرکے وقوف کا درجہ پاتے ہیں۔ یہ بالکل ابتدائی مرحلہ ہے جس میں کوئی بچر پہلی دفعہ ابتدائی علم حاصل کرتا ہے پہلی دفعہ کس شے کود کھے کراس کوکوئی معنی دیتے ہوئے اس کے بارے میں جانا جاتا ہے۔ کسی کھلونے ، پھل، یا ٹافی وغیرہ کو پہلی دفعہ جب بچدد کھتا ہے۔ تو وہ اس کی شکل ، جسم ، چک ، ہوئے اس کے بارے میں جانا جاتا ہے۔ کسی کھلونے ، پھل، یا ٹافی وغیرہ کو پہلی دفعہ جب بچدد کھتا ہے۔ تو وہ اس کی شکل ، جسم ، چک ، رنگ اور دیگر خاصیتوں کا ملا جلا بالکل بنیا دی ساعلم حاصل کرتا ہے۔ پھر کسی کے بتانے پر اس کا نام لیتا ہے۔ اس کا نام لینے یا کہنے کوئی اے معنی ویٹا کہا جاتا ہے۔

انسان حواس خسد کی مدد سے حتی تجربہ حاصل کرتے ہیں دراصل سے پاپنج بیرونی حواس ہیں یعنی دیکھنا، سوگھنا، چکھنا اور پھونا۔
ان کے علاوہ اندرونی حواس بھی ہیں یعنی بھوک، پیاس، دکھ، نفرت، مجبت اور درد وغیرہ۔ جان لاک کے خیال میں اندرونی حواس تمین ہیں: احساس کرنا (Feeling)، خواہش کرنا (Desiring) اورارادہ کرنا (Willing)۔ آلات حس اندرونی بھی ہوتے ہیں اور بیرونی بھی، بیرونی آلات حس، دل، جگر، معدہ اور آئتیں وغیرہ ہیں۔

جلد کے بیرونی ھے ایک خول کا کام دیتے ہیں۔ بیرونی ھے حساس نہیں ہوتے۔ ہم تمام ختی تجربے نظام عصبی کی بدولت حاصل کرتے ہیں۔ اگر کہیں اعصاب میں نقص یا رکاوٹ ہوتو ہمیں متعلقہ حتی تجربہ حاصل نہیں ہوسکتا۔ گویا نظام عصبی ہی اس ابتدائی علم کو حاصل کرنے کا اصل ذریعہ ہے۔ آگھ، آلہ حس ہے۔ آگھ بھری عصبہ کواطلاع پنچاتی ہے۔ آگھ کے پردے پرشکل بنتی ہے اور دماغ دیکھنے میں مدودیتا ہے یا کنٹرول کرتا ہے۔ای طرح کان آلہ حس ہے۔کان کے اندرونی حصے میں طبل گوش ہے اور کان کی نالی ہے۔ ہوا میں ارتعاش پیدا ہو کر سمعی نالی کے ذریعے ارتعاش ہتھوڑے نما ہڈی پر سنائی دیتی ہے اور سیسمعی حس بھی دماغ کی مدوہی سے سنائی ویتی ہے۔

حس کی ماہیت ہے کہ ہر ص شعور کی ابتدائی شکل ہے۔ جو ہر عضویں موجود ہے۔ ص ایک وقونی عمل بھی ہے جو خار جی دنیا اور
وافلی عضویاتی کیفیات کاعلم دیتی ہے۔ حس اس وقت وجود میں آتی ہے۔ جب بیرونی یا اندرونی میج ہے کوئی آلہ مس متاثر ہوتا ہے۔
حس بیٹے دماغ میں پیدا ہوتی ہے۔ اور حس بی کے ذریعے دماغ پہلی مرتبہ خار بی دنیا ہے آشنا ہوتا ہے۔ حس ایک مجرد (Abstract)
وی میں اس کے بیر مرتب کے کی خالص حس کا کوئی وجود نہیں۔ یہ بیشہ کسی شے یا کسی کیفیت سے متعلق ہوتی ہے۔ ہر حس کے لیے ایک خاص آلہ حس ہوتا
ہے۔ چونکہ شکی تجربہ مردم دماغ بی سے حاصل کرتے ہیں اس لیے ہر حس دماغ کے لیے خاص ابہت رکھتی ہے۔

کیفیت، شدت وسعت، زمانیت اور مقامی نشانات حس کی کیفیات ہیں۔بامعنی حس کو ادراک کہتے ہیں۔ادراک (Perception) کے معنی علم حاصل کرنا ہے۔ جتنا ہمارا ادراک وسیع ہوگا اتنا ہی علم میں اضافہ ہوگا۔ادراک کے مختلف مدارج ہیں۔جن سے گزر کر ہمیں مکمل ادراک حاصل ہوتا ہے۔ بیکمل ادراک تجربہ پر بنی ہوتا ہے۔ ادراک کا پہلا درجہ خالص ادراک ہے دوسرا مخلوط ادراک اور تیسرا علامتی ادراک ہے۔

غلط ادراک کو التباس (Illusion) کہتے ہیں۔ ارسطونے ایک مثال بیان کی تھی کہ دور ہے ایک چیز آتی دکھائی دیتی ہے۔ وہ
ایسے گئی ہے جیسے کوئی گائے ہو تھوڑی می قریب آئے تو ایبا لگتا ہے کہ گائے نہیں کوئی اجنی شخص ہے اور قریب آئے تو کوئی شناسا شخص
معلوم ہوتا ہے۔ جب بالکل قریب آ جائے تو وہ اپنا دوست ہوتا ہے۔ اب اگر اس مثال پر غور کیا جائے تو واضح ہوتا ہے کہ گائے نظر
آنے سے لے کر اپنا دوست نظر آنے تک وہ شخص تو وہ می ہے جو دور سے ہماری طرف آر ہا ہے۔ جب اسے پیچان لیا کہ فلال دوست
ہمیں کی شے کے غیر موجود ہونے کے باوجود کچھ دکھائی وینا ادراک نہیں بلکہ ہمارا وہم (Hallucination) ہے۔

اگر کوئی شے موجود ہوادر محیح حس بیدا ہوتو محیح اور کھل ادراک حاصل ہوتا ہے اور اگر کوئی شے موجود ہو، اور غلط حس بیدا ہوتو التباس یا غلط ادراک حاصل ہوتا ہے اور اگر کوئی شے موجود ہی نہ ہواور کوئی حس بیدا ہوتو بید نہ تو ادراک ہے اور نہ التباس بلکہ بید وہم ہے۔ جیسے نشر کرنے والوں کوایک شے کی بجائے دو دونظر آتی ہیں۔ یا بغیر کسی آواز کے آوازیں سنائی دیتی ہیں۔

اس بات سے بدواضح ہوتا ہے کہ حتی تجربہ میں گی آیک نقائض ہیں۔ اگر کی شخص کو حتی تجربہ نہ ہوتو وہ کسی تتم کا کوئی نصور پیدائیس کرسکتا۔ مثلاً اگر کوئی شے دیکھی نہ ہوتو جا گئے یا سوتے اس کا کسی طور نصور ذہن میں پیدائیس ہوسکتا۔

عقلی استدلال اور تجربیت کا بمیشہ سے بی آپس میں فکری مناقشہ رہا ہے۔ تجربیت پندوہبی خیالات (Innate Ideas) کو سی ا نہیں مانتے۔ان کا خیال ہے کہ تجربہ اور مشاہدہ بی کی وجہ سے انسان سیح علم حاصل کرنے کے قابل ہوتا ہے۔ یونانی فلفہ میں سوفسطائی تجربیت کے قائل تھے۔ جبکہ فلفہ جدید میں بیکن (Bacon) ہار (Hobbes)، جان لاک (John Locke) بر کلے (Berkeley) اور ہوم (Hume) کے نظریات تج بیت کے مکتبہ فکر کی عکای کرتے ہیں۔

بر کلے (Berkeley) کے خیال میں خارجی اشیا کے علم کا انھمار خود ہمارے داخلی تظر اور وہٹی سوچ پر بہٹی ہے۔ ہم اشیا کا علم حاصل نہیں کرتے بلکہ محض ان کی حسی صفات کا ادراک حاصل کرتے ہیں۔ بر کلے (Berkeley) حتی صفات، ادراک اور ذہن کی اصلیت وحقیقت کو تشلیم کرتا ہے لیکن اشیا کے مستقل وجود کو نہیں مانتا۔ ہیوم (Hume) نے اس نقطہ نظر کو مزید آئے برحاتے ہوئے کہا ہے کہ جس طرح خارجی اشیا کے مستقل وجود کے بارے میں کچھ نہیں کہد سکتے بلکہ محض حتی صفات ہی وجہ سے ان کے ہوئے کو مانتے ہیں۔ اس طرح ذہن کی مستقل حیثیت معلوم نہیں بلکہ صرف وہٹی اعمال کی وجہ سے ہی ذہن کو مانتے ہیں۔ ہیوم (Hume) نے تجربیت کو فلسفیانہ انداز میں اس طرح بیان کیا کہ وہ تھیک کا شکار ہوگیا۔

جدید فلفی لاک کا خیال ہے کہ جواس ہمیں خارجی علم مہیا کرتے ہیں جبکہ تھر ہمیں وافعلی کیفیات وہٹی کا پید دیتا ہے۔ بر کلے کا خیال ہے کہ خارجی اشیا کے علم کا انحصار خود ہمارے وافعلی تفکر اور ذہن پر ہے۔ بلکہ کسی شے کا موجود ہوتا بھی اوراک بی سے ممکن ہے۔ بر کلے کے خیال میں اشیا کا علم حاصل کرتے ہیں۔ ای طرح ڈیوڈ ہیوم کا کہنا ہے خیال میں اشیا کا علم حاصل کرتے ہیں۔ ای طرح ڈیوڈ ہیوم کا کہنا ہے کہ جوشے ہمارے تجربے میں آتی ہے۔ وہ حتی صفات اور ان سے پیدا ہونے والے حتی تجربات ہی ہیں۔

تجربیت کے مانے والوں کا نقط نظر واضح ہے کہ جس شے کا ہمیں تجربہ اور مشاہدہ کے ذریعے علم حاصل نہ ہوا ہوہم اس کا تصور بھی ذہن میں نہیں لا سکتے ۔ بلکہ خواب بھی کسی ایسی شے کا نہیں دیکھ سکتے جس کا پہلے تجربہ نہ ہوا ہو۔ پیدائش اندھے کو سرخ یا کسی بھی رنگ کا تصور ذہن میں نہیں آ سکتا۔ اس نے بھی رنگ دیکھا بی نہیں وہ اس کا خواب بھی نہیں دیکھ سکتا۔ اس طرح پیدائش بہرہ آ واز کے بارے میں نھائش بات ہے کہ تھی ادراک میں نھائش یا ہے میں چھی ہوا۔ لہذا تجربہ کی بنا پر علم حاصل ہوتا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ تسی ادراک میں نھائش یا ہے جاتے ہیں۔ جسے التباس اور وہم وغیرہ۔

الم الغزالي كا تصويم (Imam AlGhzali's Concept of Knowledge)

مسلم فلفی ججۃ الاسلام ابوحامد الغزائی نے اپنی کتاب''احیا العلوم الدین'' کی جلد اوّل میں فلفہ علم تفصیل سے بیان کیا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ سکھنے کے ممل سے گزرتے ہوئے علوم کی ترتیب کا خیال رکھا جائے اور بتدریج علوم سکھائے جا کیں۔علم بی کوفضیلت حاصل ہے۔ انسان جانوروں سے علم بی کی وجہ سے منفرد ہے اور انسان اسی وقت اشرف المخلوقات کہلائے گا جب اس میں شرف یعنی علم موجود ہوگا۔ انسان کی شرافت صرف علم کی روسے ہے اور اس علم کے لئے وہ پیدا ہوا ہے۔

علم کے درجے

امام الغزالي كے نقط نظر كے مطابق علم كو جاربزے درجوں ميں تقسيم كيا جاسكتا ہے۔

درجداول: انبیاء کا منصب اور کام سب سے ارفع اور اعلیٰ ہے کیونکہ وہ بغیر کسی اختصاص کے اللہ کے احکام لوگوں تک کہنچاتے بیں۔حضور پاک صلی اللّٰہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ عالم انبیاء کے وارث میں اور ظاہر ہے کہ کوئی رتبہ نبوت سے بڑھ کرنہیں ہے۔اس لئے ا م الغزائی کے خیال میں علم کا سب سے اعلیٰ درجہ انبیا کاعلم ہے۔ وہی اس کو جان ادر سمجھ کے بیں کیونکہ انسانوں میں ان کا درجہ سب سے برتر ہے۔ یقیناً برتر کاعلم بھی اعلیٰ کیفیت کا ہوگا کیونکہ انبیاء باطن کا تز کیہ بھی فرماتے ہیں۔

درجہ دوم: خلفاء وملوک کا کام معاشرے کی بہتر تعلیم وتربیت کرنا ہوتا ہے۔اس لیے وہ اپنے اختیارات اور قانون کی روسے معاشرہ کی تربیت کا اہتمام کرتے ہیں۔ظلم کوقوت سے روکتے ہیں۔انبیاء کرام کے بعد کا درجہ خلفاء وملوک کا ہے۔اس لئے وہ اس درجہ کے علم کے حامل ہوتے ہیں۔

درجہسوم: علیائے ربانی اپنے انداز سے علمی وفکری نکات کی وضاحت کرتے ہیں۔اس درجہ کاعلم رکھنے والے علیا سے صرف خواص بی استفادہ کرتے ہیں۔ وہ عوام کی بجائے چنداعلی نفوس کی اصلاح کرتے ہیں جومعا شرقی فلاح و بہبود کا کام کرتے ہیں۔

درجہ چہارم: امام الغزائی کے بتائے ہوئے علم کے چوتھ درج میں واعظین آتے ہیں۔واعظ کا کام فکرونظر سے علم کی وضاحت کرنا ہوتا ۔ ہے۔منطقی طریق کارے اپنی تقاریر سے علم کے فوائد کی عملی صورت پیدا کرنا ہوتی ہے۔عوام کی دینی ضروریات کا خیال رکھا جاتا ہے۔ان کی باطنی وظاہری تربیت کی جاتی ہے۔ واعظ میں عوام الناس کی معاشرتی واخلاقی عالت بہتر بنانے میں مددی جاتی ہے۔

امام الغزال کے نزدیک علم کی اہمیت وافادیت یہ ہے کہ انسان ولایت و کشف کی سطح تک پہنچ جاتا ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کو پالیتا ہے۔ علم کی حقیقت ہی انکشاف ہے اور اس انکشاف سے مراد اللہ تعالیٰ کے بارے میں جاننا ہے۔ امام الغزائی صوفی تھے۔تصوف میں علم کی بے علم کی جد اہمیت ہے، جو یقین کے مراحل طے کرنے سے پورا ہوتا ہے۔ یقین کا درجہ خصوصی اہمیت کا حامل ہے جس کے تین درج میں:

ا۔ علم الیقین: اس درج میں دنیاوی معاملات کوان کے احکام کے ساتھ جانا جاتا ہے علم الیقین عالموں کا درجہ ہے۔

٢- عين اليقين : جس كامطلب حالت نزع اور وقت رحلت كاعلم بي عين اليقين عارفول كا ورجه ب-

۳- حق الیقین: اس درج میں جنت میں خدا کے نمودار ہونے اور اس کے احوال اور کیفیت کو جاننا ہے۔ حق الیقین مجانِ حق ک فاکا درجہ ہے۔

علم اليقين مجامده سے حاصل ہوتا ہے، عین الیقین محبت اللی سے اور حق الیقین مشاہدہ حق ہے۔

عظیم سلم فلنی امام الغزال یک خیال میں تصوف علم وعمل کا امتزان ہے۔ لیعن تصوف میں عمل کے ذریعے علم حاصل ہوتا ہے۔ اشیا
کاعلم جمیں حواس کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔ محسوسات، معقولات اور روایات کی بنیاد پرعلم میں اضافہ ہوتا ہے لیکن بعض اوقات غور وفکر
کاعلم جمیں حوالی کے ذریعے حاصل ہوجاتا ہے۔ تصوف کی اصطلاح میں اسے وجدان یا کشف کہا جاتا ہے۔ یہ کشف دل کی ایک
مخصوص کیفیت ہے جو مجاہدے اور تزکیفن کے ذریعے پیدا ہوتی ہے۔

امام الغزال کا خیال ہے کہ جو محف خود علم حاصل کرتا ہے، اُسے چاہیے کہ وہ اس علم کی تربیل کرے اور دوسروں کو بھی سکھائے۔ ایسا کرنے کے لئے حکمت و دانائی کی ضرورت ہے۔ جو کوئی شخص لوگوں کو تعلیم کے زیور ہے آراستہ کرتا ہے، اس کی بخش و کا میابی کے لیے اللّٰہ خود مدد کرتا ہے۔ غزالی کے نقطہ نظر کے مطابق علم روح کی غذا ہے۔ علم کی نضیلت اضافی نہیں بلکہ حقیقی اور اصلی ہے جس مخض کے دل

میں علم کی طلب موجود نہیں وہ سمجھ لے کہوہ بیار ہے۔

امام الغزالی کے افکار کو مدنظر رکھیں تو علم کے اہم مقاصد بیہ بنتے ہیں کہ علم سے آخرت کی معرفت کا حصول ممکن ہے۔ فکر آخرت کی نثو ونما بھی علم ہی کے باعث ہوتی ہے۔ علم معرفت البی، رضائے خداوندی، انسانی اعلی کردار کی تشکیل اور انسانی شخصیت کے ظاہر و باطن میں تو ازن قائم کرنے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔

علم کی اقسام: امام الغزائی نے عموی طور پرعلم کو دو بڑی اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ وہ اپنی مشہور زمانہ تھنیف 'احیاء العلوم' کی جلد اوّل میں علوم کی تقسیم اور فضیلت کا ذکر کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں پہلی تشم علم محمود اور دوسری علم ندموم ہے۔ ان کے نقط نظر کے مطابق علم بمیشہ بامقصد ہوتا ہے۔ در اصل علم کی اس تقسیم سے مرادعلم کا استعال ہے۔ اگر علم کوانم برائے زندگی ، برائے ترتی انسان ، فلاح عامہ اور رضائے اللی کے لیے استعال کیا جائے تو یقینا بیعلم محمود ہاور اگر علم کوانسانیت کی تذکیل اور خدا سے دوری کے لیے استعال کیا جائے گا۔ علم محمود کومزید دواقسام فرض میں اور فرض کفایہ میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ اسلام کے بنیادی ارکان اور عقائد سے فرض میں اور فرض کفایہ میں اور فرض کفایہ میں اور انسانی مرضی کے علم وظل سے حاصل کردہ علوم تفسیر ، حدیث ، فقہ علم الکلام ، طِب ، ریاضی ، صنعت و حدیث ، زراعت ، پارچہ بانی ، کاشتکاری وغیرہ فرض کفایہ ہیں۔

آ داب علم: امام الغزال کے تصور علم کی اہمیت اور خصوصیت یہ ہے کہ اس میں انہوں نے طالب علم کے لئے علم حاصل کرنے کے آ داب بیان کیے ہیں۔ وہ اپنی تصنیف احیاء العلوم کے حصہ اوّل کے پانچویں باب میں طالب علم کے لیے دس آ داب کا ذکر کرتے ہیں جن کو اپنا کروہ مثالی طالب علم بن سکتا ہے۔ انہوں نے یہ دس آ داب یوں درج کیے ہیں:

- 1- طالب علم این نفس کورڈیل عادات اور بری صفات سے پاک کرے۔اس لیے کہ علم دل کی عبادت اور باطن کی وَرَی اور اِس کا نزدیک ہونا خدا تعالیٰ سے ہے۔
  - 2- طالب علم ونیا کے شخل کے علاقے کم کردے یعنی زیادہ سائل میں گھرنے سے اجتناب کرے۔
- 3- علم پر تکبر نہ کرے اور استادے عزت واحترام ہے پیش آئے۔ استادی تھیجت کواس طرح مانے جیسے کوئی جابل بیاراپ طبیب مشفق کی مانتا ہے۔
- 4 طالب علم ابتدا میں لوگوں سے اختلاف سننے سے احتر از کرے خواہ وہ دنیاوی علم حاصل کرنا چاہتا ہو، خواہ آخرت کا۔اس کا سبب سیے کہ اختلاف سننے والے کی عقل متھیر، ذہن پریشان اور رائے ست ہوجاتی ہے نیز ادراک اور اطلاع سے نا امیدی گھر
  کرتی ہے۔
  - 5- طالب علم عمده علوم میں ہے کوئی فن سیکھے اور اس میں کمال پیدا کرے جبکہ دیگر علوم ہے بھی تھوڑی تھوڑی واقفیت حاصل کرے۔
    - 6 علم كے فنون سے كى فن كودفعتا اختيار ندكر بلكة رتيب كے لحاظ سے جواہم مو، اسے شروع كرے۔
- 7۔ کمی فن میں اس وقت تک قدم ندر کھے جب تک کہ اس سے پیشتر کے فن کو پورا ند کر لے۔علوم میں ترتیب اور مرحلہ وار آگ بردھنا چاہیے۔

8- طالب علم اسب كومعلوم كريجس علوم كاشرف عاصل بوتا ب-

و- طالب علم اسن باطن كوآ راسته اورفضيلت سے مزين كرے تاكه خدا كا قرب حاصل كر سكے-

10- اصلی مقصود معلوم کرے تا کہ مرحلہ وارمنزل حاصل کی جاسکے۔

عظیم سلم مفکر وصوفی امام الغزائی کا خیال ہے کہ جس طرح جم کو چندروزخوراک نہ لیے تو اس کی موت واقع ہو سکتی ہے، بالکل ای طرح قلب انبانی کواگر چندروزعلم کی غذانہ لیے تو اس کی بھی موت واقع ہو جاتی ہے۔اس سے یہ بات اخذ ہوتی ہے کہ جس فخص کے دل میں علم کی خواہش موجوزئیں، وہ سجھ لے کہ وہ بیار ہے۔

امام الغزالی کا نقط نظر ہے کہ جو شخص خود علم حاصل کرتا ہے، اس کا فرض ہے کہ وہ بیعلم دوسرے تک پہنچائے۔ امام الغزالی علم کو انسان کے مختلف مسائل کے حل کا وسیلہ تصور کرتے ہیں۔ علم سے زندگی کے اسرار و رموز کا پید چاتا ہے۔ علم سے حقیقت کا انکشاف ہوتا ہے۔ خدا کوعلم ہی سے پہچانا جاتا ہے۔ فکر کی بلند ترین صورت خدا کی ذات وصفات کے بارے میں خور دفکر ہے جس سے خدا سے محبت پیدا ہوتی ہے۔ خدا کو علم انکشاف کی اس سطح پر پہنچ جاتا ہے جہال وہ خدا کا علم علم انکشاف کی اس سطح پر پہنچ جاتا ہے جہال وہ خدا کا علم حاصل کرتا ہے۔

امام الغزال ی کے تصویطم کے مطابق انسان کوائی ذات کا شعور حاصل ہوتا ہے۔ خداشناسی ہوتی ہے۔ آخرت کی معرفت کا حصول اور گرآخرت کی نشو ونما بھی ہوتی ہے۔ جہال خداشناسی کے لیے تک ودو کی جاتی ہے وہال صرف علم ہی معرفت اللی کے حصول کو آسان ہنا تا ہے۔ جہالت کی بجائے علم کی روشنی انسان کو رضائے خداوندی کے ساتھ ساتھ انسانی شخصیت کے ظاہری و باطنی رموز ہے بھی واقف کرتی ہے۔ مثالی کردار کی تفکیل نفس کو ہرائیوں سے پاک کر کے کی جاتی ہے، بیصرف علم ہی ہے ممکن ہوتا ہے۔ استاد اور شاگرد کا مقدس رشتہ بھی اسی لیے زیادہ اہم ہے کہ تعلیم کے مل میں استادا ہم کردار ادا کرتا ہے۔ استاد بیغیرانہ میراث کا حال ہوتا ہے۔ طالب علم کی علمی اور فکری رہنمائی استاد ہی ہے ممان تعلیم عاصل کرنا یقینا اعلی محلی رہنمائی استاد ہی ہے مشروری ہے۔ اس لیے علم کا حاصل کرنا اسلامی تعلیمات کے مطابق تعلیم عاصل کرنا یقینا اعلی کے مدار کی نشو ونما کے لیے ضروری ہے۔

# مشقى سوالات

انثائي طرز (Subjective Type)

1:- علم ےكيامرادے؟

2: عقلیت کی حقیقت کیا ہے؟

3: تجربيت اور عقليت مين قرق بيان كرير-

4: \_ وجدان اور الهام كى تقديق انسانى ذين نبيس كرسكتا ہے، وضاحت كرير.

5: کیا استنادیمی ماخذ علم ب،وضاحت سے بتا کیں۔

6. - امام الغزالي كافلسفة علم بيان كريي-

معروضی طرز (Objective Type) سوال 1: مناسب اور ضروري اصطلاحات يا الفاظ سے خالي جگه پر کريں۔ 1: ارسطو کے خیال میں علم ایک ایسا تجربہ ہے جو ..... عشروع ہوتا ہے۔ 2: پغیرے رابط ..... کے ذریع ہوتا ہے۔ 3: عقلیت میں .....عاملیاجاتا ہے۔ 4: - "میں سوچا ہوں اس لئے میں ہوں" ۔ جدید فلفی ......کامشہور مقولہ ہے۔ 5:- غلط ادراك كو .....كت بين-6: - تجربيت پيند محيخ نهيں مانتے ......نيالات كو \_ 7: جديد فلفى لاك كاخيال بك د واس منين خارجى ..... 8: وجدان حقیقی منفرداور واضح ذرایعه ..... 9: استنادیت میں کی .....عمتار ہواجاتا ہے۔ 10: \_ يقين بھي زيلي ماخذعلم بے .... سوال 2: ـ ذيل ميسوالات كمكندوي محك بين جوابات مي سيح كي نشائدي سيجف 1: للفے كى كونى شاخ علم كى وضاحت كرتى ہے-1 قدريات 2 علميات 3 مابعد الطبيعيات 4 تصورات 2: يكس في كها تفاء "علم كوتفيول مين بيان كيا جاتا ہے-" 1-جان باسرز 2-الكندى 3-وليم جيمز 4-افلاطون 3: بعض فلفيول كاخيال بكروبي خيالات انسان مين موت يي-1- پيدائي طور پر 2-عاصل كرده 3- يكفي موت 4- فودساخت 4: کسی تضییر کے حج یا غلط ہونے کا انھمار کس پر ہے۔ 1 يتير 2 تخريب 3 يقديق 4 كنل 5: كتية فرعقليت مين جانے كے لئے كام لياجاتا ہے۔ =1, x.4 = 13-3 = 0 -2 = 1.1. 6- كتبة فرتربيت من جانے كے لئے كاملياجاتا ہے-1 عقل سے 2 ۔ تج بہتے 3 ۔ موجے سے 4 گرائی سے

7: یکس کا مقولہ ہے۔ ' میں سوچنا ہوں ،اس لئے میں ہوں''۔ 1 - کا نٹ 2 - ڈیکارٹ 3 - کو پڑنیکس 4 گلیلیو سوال 3: کالم' ' الف'' اور کالم'' ب'' میں دیئے گئے الفاظ میں مطابقت پیدا کر کے جواب کالم'' ج'' میں درج کریں۔

| كالم"ج"   | كالم"ب"                                 | كالم"الف"                |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------------|
|           | ابتدائی مآخذ علم ہے۔                    | ارسطو کا خیال ہے         |
| i         | تقىدىق نېيى بو كتى _                    |                          |
|           | جُرِب پِئُن بولى ہے-                    | 🖈 و مبی خیالات           |
|           | جرانی و تعجب کا تجربه علم ہے۔           | 🖈 حی ادراک               |
| Marie III | علم سحے یقین کی تصدیق کرتا ہے۔          | 🖈 وجدان کی               |
|           | پيدائن موتے ہيں۔                        | 🖈 تجربات کی بنیاد        |
|           | طلبا کے لئے استنادیت کا درجدر کھتے ہیں۔ | ان لاك ك خيال مي         |
|           | علم سے خود شنای اور خداشنای ہوتی ہے۔    | 🖈 وجدان تجريه            |
|           | ذاتي موتا ہے۔                           | المائدة                  |
|           |                                         | ﴿ غُرَالٌ كَ خَيَالَ مِن |

# مابعدالطبيعيات (Metaphysics)

شعوری نشو ونما کے دوران انسان کے ذہن میں متعدد خیالات پیدا ہوتے ہیں۔وہ اپنی اور کا نئات کی حقیقت جانے کے لئے بیلین ہوتا ہے۔ میں سوچ و بچار سے اور بھی تجربہ ومشاہدہ کی بنا پر کا نئات کی اصلیت جانے کی کوشش کرتا ہے۔اس طرح ہرسوال کا کوئی نہ کوئی جواب ملتا چلا جاتا ہے۔

انسان کیا ہے؟ کا نئات کی ابتدا کیے ہوئی؟ یہ کس طرح بن؟ اس کی انتہا کیا ہے؟ اور اس کے رموز کیا ہیں؟ ایسے ہی بے شار سوالوں کے جواب فلفے کی شاخ مابعد الطبعیات (Meta physics) میں تلاش کئے جاتے ہیں۔طبیعات کاعلم جمیں مادی اشیا کی حقیقت بتا تا ہے۔قوت اور طاقت کی وضاحت کرتا ہے۔جبکہ مابعد الطبیعات اس سے ماور اعلوم کا پہادیتی ہے۔

مابعدالطبیعیات کے لئے انگریزی زبان میں لفظ (Metaphysics) استعال ہوتا ہے۔ Meta کے نفظی معنی ہیں ''بعد''۔ای طرح لفظ مینا فزکس (Metaphysics) کے لغوی معنی مدر کہ اشیاء کی حقیقت یا اصلیت ہے۔

کا کنات کی حقیقت یا اصلیت جانے کے لئے ابتدائے زمانہ ہی سے فلسفیوں نے سوچنا شروع کیا تھا۔ اب تک مختلف فلسفیوں کے متعدد نظریات سامنے آجکے ہیں۔

مابعدالطبیعیات میں دنیا کی حقیقت کے بارے میں عقلی توجیبہ تلاش کی جاتی ہے۔ مابعدالطبیعیات کی ایک اہم شاخ وجودیات (Ontology) کے مطالعہ کیا جاتا ہے اور خصوصاً مادے، اذہان اور کا کتات کے حقائق جانے جاتے ہیں۔

بیسوال کہ کا نئات کیا ہے؟ کیے بن؟ اس کے بارے میں مختلف نظریات قائم ہوئے ہیں۔ سائنسی نظف نظر پر بنی جدید نظریات کی مدد سے کا نئات میں پنہال حقیقتوں کی طاش کی جاتی ہے۔ بیسوچ و بچار کی جاتی ہے کہ دنیا میں جوشے بھی موجود ہاس کی علت یا وجہ کیا ہے۔ فلفے کا دائر کار بے حدوسیج ہے۔ لیکن وجود یات (Ontology) کے زمرے میں آنے والے موضوعات جن سے کا نئات کے وجود کا پہا چاتا ہے، درج ذیل ہیں۔

1- امدیت (Monism)

(Dualism) - 2

(Pluralism) -3

اس طرح فلفے کے دواہم مکا تب فکر درج ذیل ہیں۔

1- تصوریت/مثالیت (Idealism) عادیت -1

ذیل میں کا نتات کے وجود کے بارے میں نظریات کی ترتیب واروضاحت کی جاتی ہے۔ ابتدائے زمانہ ہی سے سوچ بچار کا یکی موضوع رہاہے۔

1۔ احدیت Monism : نظریات کا تنات میں سے سب سے ابتدائی اور بنیادی نظریة احدیت کولیت ہیں جو کہ سب سے ابتدائی اور بنیادی نظریہ ہے۔ ابتدائی اور بنیادی نظریہ ہے۔ جس کی روسے کا تنات کی ابتدائی ایک جو ہریا عضر (Substance) سے ہوئی ہے۔

قدیم ایرانی فلفه آوستا کے مطابق وجود (Being) آبرا مزدا (Ahura Mazda) از لی وابدی وجود ہے۔قدیم چینی فلفه ٹا وَازم (Taoism) کا ایک فلفی کچلی (Lich-tse) فطرت کو از ل وابد اور نشو ونما کو زوال پذیر یجستا ہے اور اس کے نقطۂ نظر کے مطابق ایک پُر اسرار فیبی طاقت (An Occult Force) زوال کا سبب بنتی ہے۔

یونانی فلفی تھیلی (Thale) کا نظر نظر تھا کہ کا تنات کی ابتدا پائی ہوئی ہے۔ یونانیوں نے مختلف نظریات کا تنات پیش کے لیکن احدیت کے زمرے میں آنے والانظریہ فلفہ یونان کے بانی تھیلیز نے ہی دیا تھا۔اکسا گورس کا کہنا تھا کہ ذہن (Nous) سے کا تنات بی

ا حدیت کی عمومی طور پر تین صورتیں بتائی گئی ہیں۔ پہلی عینیت یا روحیت (Idealism or Spiritualism) جس کے مطابق کا نئات کا جو ہر وہنی یا روحانی ہے۔ دوسری صورت مادیت یا فطر تیت (Materialism or Naturalism) ہے جس کی روسے جو ہر مادی لینی جسمانی ہے جبکہ ذہن مادہ کی بہتر صورت ہے۔ اس طرح احدیت کی تغیر می صورت غیر جانبداریت (Naturalism) ہے جس کے مطابق غیر جانبداریعنی کوئی تغیر می صورت ہے جو مادے اور ذہن سے الگ ہے۔

2- معویت Dualism: کائنات کے ہونے کے بارے میں نظریہ معویت کے مطابق اس کے بننے کی وجدا کیہ جو ہرنہیں بلکددو ہیں اور بدو جو اہر ذہن اور مادہ ہیں۔ ان کی حیثیت الگ ہے۔ ایک دوسرے میں مغمنیس ہو سکتے لیکن کا کنات کے معرض وجود میں آنے کا باعث بنے ہیں۔ ذہن ، خیال اور نظریہ کی عکاس کرتا ہے اور مادے کا اظہار اس کی توسیع سے ہوتا ہے۔ ڈیکارٹ اس نقط نظر کا ایک میروکارتھا۔

3 کشر شیت Pluralism: کشر شیت کانظرید پیش کرنے والوں کے خیال کے مطابق کا کنات کی ابتدا ایک جوہر یا دو جواہر مے نہیں بلکہ ذیادہ جواہر ہے ہوئی ہے۔ کا کنات کو بنانے والے لا تعداد جواہر اپنی اشکال بدلتے رہتے ہیں۔ یونانی فلفی ایمپید کلیز فلفی ایمپید کلیز (Empedocles) کے خیال میں کا کنات کی تفکیل چار بنیا دی عناصر یا جواہر ہوئی ہواور بدچار بنیا دی عناصر پانی ، مٹی ، آگ اور ہوا ہیں۔ ای طرح ایک اور یونانی فلفی ڈیموقر یطیس (Democritus) کے مطابق یہ مادی جواہر لا تعداد ہیں۔ جدید فلفی لا بیکیز (Liebnitze) کے نقطہ نظر کے مطابق لا تعداد جواہر ہیں جن کووہ موناڈز (Monads) کا نام دیتا ہے۔ ان لا تعداد موناڈز کے کا کنات بی ہے۔

کڑتیت کے مانے والوں نے کا کتات کی ابتدادو سے زیادہ جواہر جوالاتعداد بھی ہوسکتے ہیں، بتائی ہے۔ پھران لاتعداد جواہر میں لحمہ بلحت بلی ہوتی رہتی ہے بیٹودکار نظام کے تحت کام کرتے ہیں۔ ہمیں ان کی مظاہراتی صورت نظر ند بھی آئے۔ پھر بھی کا کتات میں تھیر کا ممل

### مكاتب فكر: تصوريت/مثاليت اور ماديت

Schools of Thought: Idealism and Materialism

حقیقت کیا ہے؟ اس وال کا جواب فلفہ تلاش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ معمولی ذرے سے لے کر پہاڑ جنگل، دریا، بادل غرضیکہ
پوری کا نئات کی حقیقت اور صدافت جانے کے لئے مختلف ادوار میں فلسفیوں نے اپنے انتظہ ہائے نظر بیان کئے ہیں۔ جن کی روشنی میں
انسان حقائق کا ادراک حاصل کرنے کے قابل ہوتا ہے۔ زندگی کی حقیقت کے بارے میں نظریات سامنے آتے رہے ہیں۔ ان کی بنا پر مختلف مکا تب فکر پیدا ہوتے رہے ہیں۔ ان مکا تب فکر کی مدد سے جانا جاسکتا ہے کہ کیا ہیکا کتات بامعنی ہے؟ یا اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ کیا
کا کتات ابتدائی سے موجود ہے؟ یا کسی تبدیلی کی بنا پر بعد میں وجود میں آئی ہے۔ زمان ومکان ذہن ، مادہ، روح ، کیا ہیں؟ ان کا آپس میں
تعلق کیا ہے! ایسے بے شارفل میں صرف دوکی وضاحت کی جاتے ہیں، ان متعدد نظریات میں سے ضرورت اور
اہمیت کے پیش نظر ذیل میں صرف دوکی وضاحت کی جاتی ہے۔

ا - تصوریت/مثالیت (Idealism)

(Materialism)

1۔ تصوریت/مثالیت Idealism: زندگی اور کا نئات کی حقیقت جانے کے لئے تصوریت یا مثالیت ایک ایسا مکتبہ فکر ہے جس میں تصور اور خیال کے ذریعے حقیقت کی تلاش کی جاتی ہے۔ تصوریت کو مثالیت پندی بھی کہا جاتا ہے۔ تصوریت کے نظرینہ کے مانے والوں کے خیال میں حقیقت بنیادی طور پر ذہمن، تصوریا خیال ہے۔ جبکہ مادہ اس کا عکس ہے۔ مشہور یونانی فلفی افلاطون کو تصوریت یا مثالیت کا بانیکہا جاتا ہے۔ اس کی فکر میں عقل، تصور، ذہمن، امثال، عرفان اور منطق کی جھک واضح طور پر نظر آتی ہے۔ افلاطون کا خیال تھا کہ تمام مادی اشیا غیر حقیق ہیں کیونکہ وہ ہروقت تبدیل ہوتی رہتی ہیں۔ جبکہ تصورات (Ideas) ہی حقیقی مستقل اور نا قابل تغیر ہیں۔

مثلًا اشیامادی ہوتی ہیں جوختم ہوجاتی ہیں اور بعد میں نی شکل میں ظہور پذیر ہوتی ہیں کی شے کا تصور ہمیشہ قائم رہتا ہے۔اس طرح کہاجا سکتا ہے کہ تصورات حقیقی ہوتے ہیں جبکہ مادی اشیا تصورات کی محض نقل یا پرتو ہوتی ہیں۔

مثال کے طور پر جب ہم کہتے ہیں میرے پاس فلفہ کی کتاب ہے، اگریزی اردویاریاضی کی کتاب ہے تو اس طرح ہم مخصوص کتابوں
کا ذکر کررہے ہیں۔ یعنی فلفہ کی وہ کتاب جو کا غذکی بنی ہوئی میرے پاس موجود ہے۔ لیکن اگر ہم کہتے ہیں کہ '' کتاب ایک مفید شے ہے''۔ تو
ہم عمومی طور پر کتاب کے تصوریا خیال کی بات کررہے ہیں۔ فلفے ، اگریزی اردویا ریاضی کی کتاب مادی شکل کی ہے۔ لیکن کتاب کے بارے
میں تصوریا خیال غیر مادی ہے۔ کتاب ختم ہوسکتی ہے دوبارہ تیار ہوسکتی ہے۔ جبکہ کتاب کا تصور ہمیشہ رہتا ہے ، ختم نہیں ہوتا۔

افلاطون نے عالم مادی سے ماورا عالم امثال کا ذکر کیا ہے کہ اس کا کتات سے الگ تصورات یا امثال کی ایک و نیا آباد ہے۔ وہاں سے تصور یا نظریہ آتا ہے تو دنیا کی کوئی شے ظہور پذیر ہوتی ہے۔ اس طرح کہاجا تا ہے کہ تصورات کی دنیا عالم مادی سے برتر واعلیٰ اور ماورا ہے۔ تصوریت کے مطابق دنیا میں ذہن اور روحانی اقدار کی حیثیت اساسی اور بنیا دی ہے۔ پروفیسراے آرلیسی (A.R.Lacey) کی مرتب کردہ ڈکشنری آف فلاسٹی بیس تصوریت (Idealism) کے بارے بیس کہا گیا ہے کہ تصوریت کی اسلیت وہ ٹی ہے ۔ تصوریت کی اصلیت وہ ٹی ہے ۔ تصوریت کی اصلیت وہ ٹی ہے ۔ تصوریت کی اصلیت ہیں جس کی اضاد ہیں جس کی اسلیت ہیں اس نظریے کی روسے حقیقت صرف وہ ٹی ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر حقیقت بیہ ہے کہ کا تنات روحانی ہے جس کے وجود کا اتصار خدا پر ہے ۔ اس نظریے کی روسے حقیقت صرف وہ وہ وہ تی ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر کیلے (Berkeley) کے خیال میں مادی اشیا صرف تصورات کی صورت میں انسان کے ذہن میں موجود ہوتی ہیں۔ اسے وہ ٹی فعالیت کہا جاسکتا ہے۔

صحیح طور پرتصوریت پیندی جدیدفلفی کانٹ (Kant) کے بعد میگل (Hegel) کے فلفہ کے نتیج کے طور پر یورپ میں 1865ء سے 1925ء میں زیادہ مشہور ہوئی۔ ہیگل (Hegel) کے فلسفیانہ نظریات میں تصوریت کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ اس نے دعویٰ (Thesis) ، ردِدعویٰ (Anti Thesis) اور ترکیب (Synthesis) کی الیی مثلث بیان کی تھی جس سے فلفہ جدید نے ایک نیا موڑ اختیار کیا تھا۔ ہیگل کا خیال ہے کہ کا نتات میں ہونے والی تمام تبدیلیاں اور مظہریت صرف اور صرف ذہن ،تصوریا خیال کی بنا پر ہوتی ہیں۔ ونیامیں معاشرتی ،تدنی ،سیاسی ،سیاسی ،تدنی ،سیاسی ،سیاسی ،تدنی ،سیاسی ،سیاسی ،تدنی ،سیاسی ،سیاسی ،تدنی ،سیاسی ،سیا

جادج بر کلے کی مشہورز مانہ کتاب "انسانی علم کے اصول"

"The Principles of Human Knowledge" على شائع ہوئى تقى جس ميں بر كلے نے موضوعی تصوریت/مثالیت كے بارے ميں اسے فلسفیاندا فكار درج كے۔

تصوريت كودرج ذيل دواقسام مين تقسيم كياجاسكتاب

ال موضوعي تصوريت/مثاليت (Subjective Idealism)

(Objective Idealism) معروض تصوريت/مثاليت

1: \_موضوعي تصوريت Subjective Idealism:

موضوی تصوریت سے مرادیہ ہے کہ ذہن میں موجود نظریات ہی حقیقت ہیں، خصوصاً انسانی ذہن میں موجود نظریات۔موضوعی تصوریت کے بارے میں برکلے (Berkeley) نے غیر مادیت کی اصطلاح استعال کی ہے۔

موضوی تصوریت کے مانے والوں کے خیال کے مطابق مادی اشیا کی الگ حیثیت یا وجو ذہیں ہے بلکہ یہ اشیامحض ذہن کی قوت مدرکہ کی وجہ سے ہیں۔ بر کلے موضوعی تصوریت کا سب سے بڑاعلمبر دارہے۔اس کے خیال میں وبنی اور تصور اتی و نیا ہی حقیق و نیا ہے۔ بر کلے کے نقط نظر کے مطابق جزوی اور کلی الفاظ کی عملی صورت میں اشیا موجود ہوتی میں۔

لاک (Locke) کے خیال میں اشیا کی صفات ابتدائی اور مجر ڈانوی نوعیت کی ہوتی ہیں کین بر کلے کے نقط نظر کے مطابق ابتدائی اور فانوی دونوں صفات کی اہم اور لازمی حیثیت ضرور ہے۔ اس کے خیال میں کا نئات کا تصور دہنی اور خیالی صورت رکھتا ہے۔ اس کے خیال میں کا نئات کا تصور دہنی اور خیالی صورت رکھتا ہے۔ اس کے خیال میں کا نئات کا تصوریت کی سیجے عکاسی بر کلے کے تصورات میں ملتی ہے۔

2\_معروضی تصوریت بے جوانانی ذہن Objective Idealism: معروضی تصوریت سے مراد ایس مطلق تصوریت بے جوانانی ذہن کے باہر کی دنیا سے متعلق ہے۔معروضی تصوریت کے مطابق صرف اذہان ہی حقیقت ہیں۔گویا جو پچھ نظر آ رہا ہے یا جو پچھ مادی اشیاء سے متعلق ہے ادرانسانی ذہن میں موجود تصورات، خیالات ادرامثال ایک دوسرے کیلئے لازم وطردم ہیں۔

ہیگل (Hegel)معروضی تصوریت کاعلمبر دارہے اس کے خیال کے مطابق کا ئنات کی حقیقت ،اصلیت اور ماہیت صرف اور صرف فکر ہے لیکن ہیگل ذہن اور مادہ کی ہویت کا دعویٰ نہیں کرتا بلکہ اس کے خیال میں دونوں ایک ہی نامیاتی کل کے دوپہلو ہیں۔

معروضی تصوریت میں خیال، ذبمن اور تصور کی ملی یا حقیقی صورت معروضی اشیا ہیں ۔ مثلاً دیوار، پیتر، درخت، زیبن، ثقافت اور دیگر تمام اشیاکی اشکال فکر ہی کی مختلف صور تیں ہیں۔

ہیگل کے نقط نظر کے مطابق خدا ہی ایک تصور مطلق ہے۔اس تصور مطلق یا کلی تصور کی مظہریت کا نتات میں موجود قدرتی مظاہر میں نظر آتی ہے۔

2- ما دیت (Materialism) ما دیت کے نقط نظر کے مطابق اشیاء کی علیحدہ خود مکنی حیثیت ہے۔ نظریات، تصورات یا خیالات کا اس میں کو کی علی خطریات باشدوں کے خیال میں ہم التباس اور وہم کی وجہ سے اشیا کا صحح اوراک نہیں کرتے جیسی کہ وہ حقیقاً جیں کسی کے ذہمن میں کو کی تصور یا خیال پیدا ہو یا نہ ہو جو اشیا دنیا میں موجود جیں ان کی قائم بالذات حیثیت ہے۔ ہم اشیا کو دیکھیں یا نہ و کی کسیں محسوس کریں گائم بالذات حیثیت کے مطابق موجود ہیں۔ فرض دیکھیں یا نہ سوچیں یا نہ سوچیں ، وہ اپنی تمام تر خوبیوں اور حیثیتوں کے مطابق موجود ہیں۔ فرض کریں کسی علاقے یا زمانے میں کو کی شخص بھی موجود نہ ہوتو کیا یہ بڑے براے پہاڑ ، جنگل ، دریا ، زمین ، چا ندستارے ، سورج اوردیگر اشیا علی بیا ہوجا کیں گی ، ہرگر نہیں۔

ای لیے مادیت پیندسائنسی نقط نظرر کھتے ہیں۔ یعنی ہرشے کوفکری انداز سے لیتے ہیں۔ H2 یعنی ہائیڈروجن دو حصاور آ کسیجن ایک حصہ پرخاص انداز سے عمل کیا جائے تو پانی کی شکل اختیار کرجائے گا۔ پوری کا نئات میں ہرروز کسی نہ کی عمل کی وجہ سے اشیابتی ہیں۔ کیمیائی تبدیلوں کی وجہ سے ان کی نوعیت اور ہیت براتی رہتی ہے۔ لیکن ان کی کوئی نہ کوئی حیثیت ضرور رہتی ہے۔ اس لیے مادہ ہی اصل ہے۔ ذہمن مصور یا خیال اس سے پیدا ہوتا ہے۔

پروفیسراے۔ آرلیسی نے ڈکشنری آف فلاسٹی میں مادیت سے مراد بیلکھاہے کہ ہر شے ایک مخصوص انداز میں مادہ سے بنی ہوئی ہے۔ صرف مادہ ہی موجود ہے اور ذہن، روح وغیرہ محض التباس ہیں۔

کی شے کے بارے میں ذہن کی عینیت کا نظر یا The Identity Theory of Mind) عموی طور پر مادیت کہلا تا ہے۔ مادیت پیندمفکرین مجردات کی حقیقت ہے بھی اٹکار کرتے ہیں۔وہ اشیا کی اصلیت اور حقیقت کو بی اصلی مانے ہیں۔ مادیت پیندوں کے نزدیک تصوریاذ بن بیشک اپنی حیثیت رکھتا ہے کیکن تصور کا انحصار مادہ پر ہے۔ مادہ ہے تو اس کا تصور نہیں تو اس کا تصور نہیں ہوسکتا ،انڈا، پانی ، برف کوئی بھی شے جو موجود ہوگی تو اس کا تصور ذہن میں آتا ہے۔

غذااورمشروب كى مادى حيثيت ہے۔ ماديت پيندوں كے خيال ميں ماده اوّل ہے اور خيال ثانوى حيثيت ركھتا ہے۔ وَبليو\_ في سفيس

(W.T Stace) کے خیال میں انسان بنیادی اور پیدائش طور پر مادیت پیند ہے۔ پیدائش کے بعد بچہ مادی اشیا کا ادراک کرتا ہے۔ پھر رفتہ رفتہ سوچ بچار پختہ ہونے پرتصورات اس کی بجھ میں آناشروع ہوتے ہیں۔

لمانی سائل کا آج کل فلفہ جدیداور پس جدیدیت میں بڑا جرچا ہے۔ تمام تر لمانی تصورات یعنی الفاظ وفقرات سے ل کر بننے والے تصورات کی وجہ بھی بنیادی طور پر مادی اشیا ہیں۔ ونیا میں قدرتی اور فطری انداز میں اشیا نظر آتی ہیں تو ہم ان کے بارے میں اپناا ظہار خیال کرتے ہیں، سوچتے ہیں، نثر کھتے ہیں، نظمیس اور غربیس کہتے ہیں، تصورات سوچتے ہیں، تراکیب پیدا کرتے ہیں؛ بیسباس وقت ممکن ہوتا ہے جب کہ مادی دنیا موجود ہو۔ اگرایک لیچے کے لئے ذہن میں پی تصور میں لائیس کہ کوئی بھی مادی شے موجود نہیں ہوتی ہوتی کی اتصوراتی یا خیال کی دنیا ہوگی بھی یانہیں ہوگی آگر ہوگی تو کیسی ہوگی؟

یونانی فلفی ڈیموقریطس (Democritus) کے نظریہ جوہریت کے مطابق میکا تنات مادی ہے اور عناصر (Elements) سے ل کربی ہے یا قائم ہے۔ ای لئے ڈیموقریطس کو مکتبہ فکر مادیت کا بانی مانا جاتا ہے۔

مشقى سوالات

(Subjective Type) انثائی طرز

1: مابعدالطبيعيات تكيامرادب؟

2: وجودیات میں دراصل کا تنات کے وجود کا پید چاتا ہے۔ اس تصور کی وضاحت کریں۔

3: قلفه كمتب فكرتصوريت كي حقيقت بيان كرير-

4: مادیت پندول کے نقط نظر کے مطابق اشیا کی کیا حیثیت ہے؟

5: تصوریت اور مادیت کاموازند کریں۔

6 - تصوريت كى دواجم اقسام كاتفعيلا جائزه ليس-

معروضی طرز (Objective Type)

سوال 1: مرج ذیل فقرات میں مناسب اور ضروری اصطلاحات یا الفاظ سے خالی جگه پر کریں۔

1: فلفاحديت عمطابق كائناتكا ابتداءكي ايك .... عبوتى بــ

2:- کچسٹی کےمطابق ایک پراسرار غیبی قوت .....کاسب بنتی ہے۔

3- ایونانی فلفی تعمیر (Thales) کا خیال تھا کہ کا نات کی ابتدا ..... ہوئی ہے۔

4: احدیث کی تین صورتی غییت ، فطریت اور ..... بتالی گی بین -

النفرهويت كمطابق كائنات كابتدا .....عناصر بوئي -

6:- ایمیدلو وکلیز (Empedocles) کے مطابق کا تنات کی تشکیل ......... بنیادی عناصر سے

|                 |                             | 7: ۔ تصوریت کی پہلی تعمتصوریت ہے                                                     |
|-----------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|                 |                             | 8: تصوریت کی دوسری فتمتصوریت _                                                       |
| TIME            |                             | 9: وعوى ، ردوعوى اورزكيب كى شلث                                                      |
|                 |                             | 10:- مادیت پندی کے خیال میں ہم التباس اور                                            |
|                 |                             |                                                                                      |
|                 | پندے۔                       | 11:- غذااور شروبات کی حیثیت بسب - 12:- دُبلیو - فی سطیس کے مطابق انسان بنیادی طور پر |
| •               |                             | 13 - جديد فلفى بيكل معروضى تصوريت كا                                                 |
|                 | کی صورت میں موجو د ہوتا ہے۔ | 14: _ بر کلے کے خیال میں مادہ ذہن میں صرف                                            |
| 100000          |                             | 15: _ افلاطون كاخيال تها كرتمام مادى اشيا                                            |
|                 |                             | سوال2: _ ذيل مين سوالات كمكندد ي محك جوابات                                          |
|                 | Dist Sylver                 | 1:- لفظ Meta كفظى معنى بس-                                                           |
| 4_بعد           | ב-נומוט                     | 1۔ماورا 2۔ پہلے<br>2:۔ طبیعیات کاعلم جمیس حقائق بتا تا ہے۔<br>1۔مادی 2۔خلائی         |
|                 |                             | 2: - طبیعیات کاعلم جمیں تقائق بنا تا ہے۔                                             |
| 4_وقتى          | ر <u>آ</u> -انی             | 1_ادی 2_خلائی                                                                        |
|                 | 5-15-0                      | <ul> <li>3: ۔ احدیت کے ماننے والوں کے خیال میں کا ننات کم</li> </ul>                 |
| 4_جوااورآگے     | 3- ہائیڈروجن اورآسیجن سے    | 1-ایک جوہرے 2-ٹی اور پانی ہے                                                         |
|                 | -ڄن                         | 4: مویت کے مانے والوں کا خیال ہے کہ کا مُنات کم                                      |
| 4_نود. كؤد      |                             | 1_ووجوابرے 2_نوجوابرے                                                                |
| 11.44           |                             | 5:۔ کثر تیت کے مانے والوں کا خیال ہے کہ کا نتات                                      |
| 4_سوچ بچار      | 3_ بغيرعلت                  | 1-لاتعداد جوابر 2-ایک جوبر                                                           |
|                 |                             | 6: مکتبه فکرتصوریت میں بنیادی طور پرحقیقت ہے۔                                        |
| 4_اشيا كى الميت | 3_خيال                      | 1- اده 2-غلا                                                                         |
|                 |                             | 7: کتبه فکرمادیت کے خیال میں حقیقت میں سب                                            |
| 4_انكار         | 3_احال                      | 1-اده 2_تصور                                                                         |
|                 |                             | 8: عالم امثال كاذكر كس فلفي في كياب؟                                                 |
| 4_ د يوى        | 3_الكندى                    | 1-أرسطو 2-افلاطون                                                                    |
| 10              |                             |                                                                                      |

9: معروضی تصورات کاعلمبردارہے۔ 1- بیگل 2- اقبال 3 جیز 4- الغزالی 10: کمتی قکر مادیت کا بانی ہے۔ 1 - ارسطو 2 - ڈیمو قر انطس 3 - الفارا بی 4 - کا نٹ سوال 3: کالم'' افرکالم'' ب' میں دیے گئے الفاظ میں مطابقت پیدا کر کے جواب کالم'' ج'' میں درج کریں۔

| كالم"ج" | كالم"ب"                      | كالم"الف"                 |
|---------|------------------------------|---------------------------|
|         | كائنات دوجوابرے بى ب         | ابعدالطبيعيات كمعنى بين   |
|         | كائنات لاتحداد جوابرے بی ہے۔ | ﷺ لفظMeta كم محنى بين     |
|         | شويت كا قائل تفا_            | احدیث کے مطابق            |
|         | اشیا کی پنہال حقیقت ہے۔      | 🖈 محویت کے مطابق          |
|         | إحد_                         | ﴿ كَثِرِيت كِمطابق        |
|         | كائنات ايك جوهرت بن ب        | الكارك ♦                  |
| la.     | كائنات ادى جوابرے بى ب       | الله تقوريت ميل           |
| 191     | فلفه جديداور بس جديديت كا    | الله ماديت يس             |
| - 20    | برا پر چاہے۔                 |                           |
| -       | اشيا مادي صورت مين قائم      | 🖈 ڈیموقر یطیس کے خیال میں |
|         | بالذات ہیں۔                  | •                         |
|         | اصل حقيقت خيال يا نظريه      | لاناسائل ↔                |
| 4 34    | اوے۔                         |                           |

# اخلاقیات (Ethics)

فردایخ خاندان اور معاشرے میں انفرادی حیثیت کا مالک ہوتا ہے اور اجتماعیت کا حصہ ہوتا ہے۔ جب وہ ذبئی ،شعوری ،علمی اور
کری نشو ونما کے مراحل طے کرتا ہے تو بعض اصول وضوا بط اپنے او پر لا گوکرتا ہے۔ دوسر سے اپنا حق مانگنا ہے اور فرائض و ذمہداریاں
ادا کرتا ہے۔ اس طرح حقوق و فرائض اور معاشر تی زندگی میں زمانے ، ماحول ، قوم ، ضرورت اور حالات کے مطابق کوئی نہ کوئی معیار
اپنا نا پڑتا ہے۔ یہ معیار اسے انفرادی اور اجتماعی زندگی گزار نے پر مجبور کرتا ہے۔ وہ جوکام بھی بار بار کرتا ہے وہ پہلے عادت بنتی ہے اور پھر یہ
عادت کردار کا حصہ بن جاتی ہے۔ رفتہ رفتہ الی عادات رسم ورواح کا روپ دھار لیتی ہیں۔ بیرسم ورواح اپنا نے کے لئے انسان انتا پختہ اور
پرعزم ہوجاتا ہے کہ اس کے بغیروہ اپنے آپ کوادھو رامحسوس کرتا ہے۔ انہی رسم ورواح کو اخلا قیات کا نام دیا جاتا ہے کوئکہ جوعا دات پختہ ہو
جاتی ہیں ، انسان ان سے چھٹکارا حاصل نہیں کرسکتا۔ وفتہ رفتہ وہ اخلاتی اصول کی حیثیت اختیار کر لیتی ہیں۔

اخلاتیات ایک معیاری علم ہے۔ اخلاقی معیار کے تحت اقد ارقائم کی جاتی ہیں یا جالات کے مطابق قائم ہوجاتی ہیں۔ ان اخلاقی اقد ارکانسانی زندگی پر گہرااثر ہوتا ہے۔ انسان اخلاقی اقد ارسے ہمیشہ قابو ہیں رہتا ہے یعنی جبتوں کو کنٹرول کرنے کے لئے اخلاقیات سے مدد لی جاتی ہے۔ وہ اخلاقیات کے اصول یعنی اخلاقی اقد ارخود بناتا ہے۔ اس کے لیے تجربہ، مشاہدہ، تاریخ، ثقافت، تہذیب وتدن، فدہب تعلیم، روایات، معاشریات، معاشیات، سیاسیات غرضیکہ انسانی زندگی سے متعلقہ جملہ علوم سے مدد لی جاتی ہے۔ جس طرح کے حالات وواقعات ہوں وہ کی ہی اخلاقی اقد اربقی میں۔ زمانہ، علاقہ اور تو می مناسبت سے اخلاقی اقد اربلتی رہتی ہیں۔

سابی، شافتی، گروہی اور مثالی طرز زندگی کے لیے منفی تو توں سے چھٹکارہ اور شبت اقد ارکی پاسداری اخلا قیات سے ہوتی ہے۔ اخلاقی شبت اقد اروہ بنیادی حقائق ہیں جن کی بنا پر مثالی کر دارادا کر کے معاشر نے کو مثالی بنایا جاسکتا ہے۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ حالات ووا قعات، نئی ضرور توں اور جدید تقاضوں کے مطابق معاشر نے کی تنظیم نوکی جائے تا کہ معاشرہ نے انداز سے استوار اور تغییر ہوسکے۔ نئی اخلاقیات متعارف کرائی جائے تا کہ اس کی مدد سے معاشر تی ترقی ہوسکے۔ اخلاتی نظریات کو عموی طور پر دو ہوئی اقسام میں تغییم کیا جاسکتا ہے۔ انفرادی متعارف کرائی جائے تا کہ اس کی مدد سے معاشر تی ترقی ہوسکے۔ اخلاتی اخلاقیات اور اجتماعی اخلاقیات کو انسان کو کیا کرتا جائے ہیں ہیں دیا آسان خود اسے اور لاگو کرتا ہے '' جبکہ پیکل میں دیا آسان ہے کہ''انسان کو کیا کرتا چا ہی بنیک بنے کے لئے کون سے فرائنس انجام دیے چا ہیکس ، اس موال کا جواب فلامی اخلاق میں دیا آسان ہے۔ اس معیاری علم میں انسان کے کردار کے اجھے اور کہ دونوں پہلوؤں کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

میں دیا آسان ہے۔ اس معیاری علم میں انسان کے کردار کے اجھے اور کہ دونوں پہلوؤں کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

### اخلاقیات کے معنی اور دائرہ کار (Meaning and Scope of Ethics)

ذاتی سوج بچاراورمعاشرتی رویوں کی وجہ سے انسان اپ عمل کو ایک خاص بیانے سے مابتا ہے۔ یہ بیانہ یا معیار خود بخو دانسان ہردور میں نے انداز سے طے کرتا ہے۔ وہ اپ من میں بھی ایک معیار قائم کرتا ہے اور باہر کی دنیا بھی اسے طے شدہ معیار پر پر گھتی ہے۔ اس کی بنیاد پر اسے اچھا یا کہ اکہا جاتا ہے۔ معیار عمل کا مطالعہ اخلاقیات کرتی ہے۔ سیحے کیا ہے؟ غلط کیا ہے؟ کمی شخص کا کوئی عمل صائب ہے یا غیرصائی، مناسب ہے یاغیر مناسب سیحے ہے یا غلط، اچھا ہے یا برا، اس کا فیصلہ کرناعلم الاخلاق یعنی اخلاقیات (Ethics) کا کام ہے۔

انگریزی زبان کالفظ (Ethics) یونانی زبان کے لفظ (Ethos) سے مشتق ہے جس کے لفظی معنی عوا کدورسوم کے ہیں۔ای طرح ال طین زبان کالفظ Moras جو Moral سے لکلاہے کا مطلب بھی رسم ورواج ہے۔

افلاقیات انسان کے لئے معاشرے ہیں دہنے کے لئے معیاد طے کرتا ہے۔ اس معیاد کے اصولوں پرہم کی کے ممل کو پر کھتے اور
ماہتے ہیں۔ ہمارے معاشرے ہیں اگر کوئی نو جوان اپنے ماں باپ کا احترام کرتا ہے۔ اسا قدہ کی تعظیم کرتا ہے۔ اپنا کام محت اور گئن ہے کرتا
ہے۔ ترقی کرنے اور آ گے بڑھنے کی تگ ودو کرتا ہے۔ کی کو پریشان یا تنگ نہیں کرتا تو اے اچھا اور بہتر نو جوان کہا جاتا ہے۔ ہر کوئی اس کی
تعریف کرتا ہے۔ وہ سب کی آنھے کا تارا ہوتا ہے۔ سب اس کود کی کے کرخوش ہوتے ہیں لیکن اس کے برعس اگر کوئی نو جوان عزت واحترام کے
بجائے برتمیزی سے پیش آتا ہے۔ اپنا کام بھی نہیں کرتا ہون ہے جہ تراتا ہے۔ لوگوں کی پریشانیوں میں اضافہ کرتا ہے، اپنی تا بلیتوں ،
صلاحیتوں اور اہلیتوں کوزنگ آلود کر لیتا ہے تو ہر کوئی اس سے دور بھا گئا ہے۔ اس سے نفرت کرتا ہے۔ لوگ اس کود کھے کرنا خوش ہوتے ہیں۔
والدین بھی اس کے اس دویے سے پریشان ہوتے ہیں۔ پہلے نو جوان کاعمل اچھا ہے دوسرے کا برا۔ انہیں ماپنے کے لیے معاشرے ہیں
موجود ایک بیانہ یا معیاد مقرر ہوتا ہے۔ جس سے اس کے کرداد کی جائے برنتال کی جاتی ہے۔

سن می شخص کے اچھے اور برے بھی اور غلط دونو ں طرح کے اعمال وافعال کا مطالعہ اخلا قیات میں کیا جا تاہے۔ گویا اخلا قیات صرف شبت سیجے اورا چھے اعمال کا مطالعہ بی نہیں کرتی بلکہ اس کا کا مثمل کے منفی غلط اور برے پہلو کا مطالعہ کرنا بھی ہے۔

پروفیسر جان ڈیوی (John Dewey) کے خیال میں ''اخلاقیات وہ معیاری علم ہے جوانیان کے کردار پر فیروشر یاصواب وخطا کے نظافظرے بحث کرتا ہے۔''اخلاقیات معاشرے میں پھیلے ہوئے فیر مربوط اور فیر مسلسل کلیات ومعلومات کو اکٹھا کر کے ایک سلسلے میں مسلک کرتا ہے۔ ان سے اصول وضع کر کے معیارا خلاق (Moral Ideal) قائم کیا جاتا ہے۔ پروفیسر را جری (Prof. Rogers) نے اپنی کتاب' تاریخ اخلاقیات' میں لکھا ہے کہ''جوعلم ایسے اصول بتاتا ہے جن سے انسانی کردار کے سیح مقاصد کی حقیق اور کچی قدروقیت کا تعین ہوسکتاس کا نام علم الاخلاق ہے۔' ای طرح پروفیسر لٹی (Prof. Lillie) کا خیال ہے کہ''اخلاقیات انسانی کردار کی معیاری سائنس اسکس کو میں کہوں کے دورکردار کا مطالعہ فیروشریا صواب وخطاکی حیثیت سے کرتی ہے۔''

علم نفیات ہمیں بتا تا ہے کہ انسانی شخصیت کے دواہم پہلو ہیں ایک اندرونی اور دوسر ابیرونی۔ای طرح علم الاخلاق کے مطابق انسانی کردار کا اندرونی پہلو نیات پر مخصر ہوتا ہے اور انسانی کردار کا بیرونی حصہ اعمال پر مشتمل ہوتا ہے۔ بعض شخصیات اپنی ذہانت اور ذکاوت کی وجہ سے ظاہری دخار جی کردار کو بناسنوار کر رکھتی ہیں۔لیکن اخلا قیات میں کمی فرد کے افعال کے اچھے اور برے دونوں پہلود کیھے جاتے ہیں۔ شخصیت کا خارجی پہلو بظاہر کی شخص کو زبر دست اور عظیم دکھا رہا ہے تو ہوسکتا ہے وہ اندرونی طور پراییا نہ ہو۔اس لیے اخلا قیات میں کر دار کو نیست کے حوالے سے پر کھا جاتا ہے اور نیت کی کوھو کہیں دہیں۔ تی۔ایک یا دو معاملات میں اگر پیڈییں چلنے دیا جاتا تو بھر تیسر سے چوتے یا کی اور وقت پر حقیقت عیاں ہو جاتی ہے کہ نہ کورہ شخص ظاہر اور باطن میں مختلف ہے۔اگر کوئی شخص نیکی کرتا ہے تو نیکو کارہ، وہ ہمیشہ نیکی بھلائی اور خیر کا ہی سوچ گا۔ پرٹیس ہوسکتا کہ وہ کسی پر وگرام کے تحت زیادہ عرصہ نیکی کرساور پر وگرام کے تحت زیادہ عرصہ نیکی کرساور پر وگرام کے تحت زیادہ عرصہ نیکی کرساور پر وگرام کے تحت دانستہ نیکی کی بجائے بدی کی طرف راغب ہو۔وہ ایسا کر کے طور پر نیکو کا رئیس کہ ہما شرقی زندگی کو اخلاق کی لئے اور خلاق کی اور بڑے جارت نوشائل کہا جاتا ہے۔افلاطون کے بیان کر وہ چارفضائل کو اخلاق کی لئے جارہ ہوگی وہ اختیا کی موجود بھی اور موجود ہوئی ہوگی وہ اختیا کی طور پر بھی ان نوشائل کی بہت اہمیت ہے۔حکمت ایک خداداد عطیہ ہے۔جس فردیا جماعت میں قابلیتوں پر شمتل حکمت و دانائی ہوگی وہ اختیا کی طور پر بھی ان نوشائل کی بہت اہمیت ہے۔حکمت ایک خداداد عطیہ ہے۔جس فردیا جماعت میں قابلیتوں پر شمتل حکمت و دانائی ہوگی وہ کا میاب ہوگی۔انفرادی ذات اور قومی اداروں میں عدالت کا ہونا نہایت ضروری ہے۔ضبلی سے قوت برداشت میں اضافہ ہوتا ہے۔ شبط عت بین بہادری کی قوم کی شان ہوتی ہے۔انفرادی طور پر بھی ہرکام کرنے کے لئے جرات وکوش ہی شجاعت کہلاتی ہے۔
اخلاقیات کی اہمیت:

ہر علم کی اپن نوعیت اور خاصیت کے لحاظ سے خصوصی اہمیت ہوتی ہے۔ اخلا قیات ایک معیاری علم ہے۔ اس کی اہمیت بے صد سلمہ ہے۔ اخلا قیات کی اہمیت کو ہی اس کا دائرہ کاریا وسعت کے نام سے جانا جاتا ہے۔ یوں تو اخلا قیات کا تعلق انسان کی زندگی کے ہر پہلو سے ہے اور اہمیت کے لحاظ سے اخلا قیات کی وسعت بے کراں ہے لیکن ان میں چندا کیک درج ذیل موضوعات کا خاص طور پر جائزہ لیا جاتا ہے۔

1 تعلیم وتربیت 2 کرداری بهتری و پختگی 3 دانفرادی تنظیم 4 داجها عی بھلائی 5 دوصله مندی . 6 منتقل مزاجی 7 یقیرنو 8 د ثقافتی پهلو 9 تهذیب وتدن 10 داسچهائی و برائی کی پیچان

2- سرابی است اخلاقیات بچوں، بردوں اور ضرورت کے تحت ہر طبقہ فکر کی تعلیم و تربیت کرنے میں سود مند ثابت ہوتی ہے۔ گھر التعلیم و تربیت کرنے میں سود مند ثابت ہوتی ہے۔ گھر میں غاندان کا ہر فرد دانستہ یا غیر دانستہ طور پر پیدائش ہی ہے بچوں کی اخلاقی تربیت کرتا ہے۔ جس طرح ماں باب اور بہن بھائی زندگی گزارتے ہیں بچوان کی اس بھی کرای طرح جھوٹ بولیں مجے گزارتے ہیں بچوان کی اس طرح تھوٹ بولیں مجے گزارتے ہیں بچوان کی اس بھی کرتا ہے تو بچاس کی میں میں میں ہوتی ہوتے ہوئے بھی یقینا ایسا ہی کریں گے۔ اخلاقیات ہی بچوں کی میچے تعلیم و تربیت کرنے میں مدددیتی ہے۔

خاندان کے بعد معاشرتی اخلاقیات سیحی جاتی ہے۔ اداروں ، دفتروں اور دکانوں وغیرہ میں بھی اخلاقی اقد ارواخلاقی توانین سے ملاز مین وافراد کی تربیت کی جاتی ہے۔

جرادارے کے اپنے اصول وضوابط ہوتے ہیں وہی اصول وضوابط ان کی اخلاقی اقد ار بہوتی ہیں۔اخلاقیات کی وسعت یاوائر و کار کی ا بہل سٹر ھی بہی ہے کہ بچوں اور متعلقہ افراد کی صحیح سمت میں تعلیم وتربیت کی جائے۔ 2۔ کروار کی بہتری و پختگی: اخلاقیات کی مدد سے افراد کے کردار میں بہتری و پختگی پیدا کی جاسکتی ہے۔ کردار میں خوشگوارادر مناسب تبدیلی ابتدائی عمر سے بی ہوری ہوجاتی ہے۔ اخلاقی اقدار پڑل پیرا ہونے سے کردار کی بہتری اور پختگی ممکن ہے۔ بچوں اور بچیوں کے کردار کو بہتر سے بہتر بنانے کے لیےا خلاقی اقدار بی اہم کردارادا کر سکتی ہیں۔

3۔انفرادی تنظیم: اخلاقیات کی وسعت اور دائرہ کار میں فرد کی انفرادی لحاظ ہے شخصیت میں تنظیم پیدا کی جاتی ہے۔اخلاقی اقدار انفرادیت کو اتنامنظم اور مضبوط بنا دیتی ہیں کہ وہ دوسروں کے لیے مشعل راہ بن جاتا ہے۔لہذا انفرادی تنظیم صرف اور صرف اخلاقی اقدار ہی اقدار ہی سے ممکن ہوتی ہیں۔معاشرے میں رہتے ہوئے انسان معاشرتی اقدار ہی تا ہے کیکن ان معاشرتی اقدار کی بنیاد بھی اخلاقی اقدار ہی مہیا کرتی ہیں۔

4\_اجتماعی بھلائی: اخلاقیات ہمیں سکھاتی ہے کہ انفرادی کے بعد اجتماعی تنظیم اور بھلائی اخلاقی اصول وضوابط سے مکن ہوتی ہے۔ اخلاقیات کی مدوسے ہی اجتماعی شعور (Collective Consciousness) کواجا گر کیا جاسکتا ہے اگر کسی قوم میں اجتماعی شعوراجا گر ہوجائے تو وہ دنیا کی بہترین اور طاقتور تو مین کتی ہے۔ اخلاقیات انفرادیت کی تفکیل کے ساتھ ساتھ اجتماعی بھلائی کا بیڑہ بھی اٹھاتی ہے۔

5 \_ حوصله مندى: بلنداخلاتى معيار كوانفرادى اوراجماعى طور پراپنانے والے باہمت اور حوصله مند ہوتے ہیں اس حوصله مندى ہے وہ كردارى مزيد بہترى اور بھلائى كى طرف كامزن ہوتے ہیں۔

اس طرح افراد، قوم ادرادارول كوحوصله لما ب- بهت برهتى بادرايي مون كالمح احساس موتاب

6۔ مستقل مزاجی: اخلاقیات ہے لوگ متعل مزاج بنتے ہیں۔ بیٹیں ہے کہ آج آپ کسی ایک قوم کے قوانین اپنا نمیں اور کل ک کسی دوسری قوم کے۔ بلکہ مثبت اخلاقی اقدار اپنا کر ہی مستقل مزاجی کا ثبوت دیا جاتا ہے۔ مستقل مزاج شخصیت ہی مثالی اور اعلیٰ وبرتر درجہ پر پہنچتی ہے۔

اخلاقی اقدار کے حوالے ہے مستقل مزاجی ہے مراد ہے کہ اخلاقی قوانین پر ہر لحد کاربندر ہاجائے۔عبادات کی اہمیت وبرکت اپنی جگہ لیکن انسان کا کرداراس دفت صحح، صائب مناسب اور متوازن ہوتا ہے۔ جب وہ مستقل مزاجی ہے اخلاقی اقد ارکواپنائے۔اگر کوئی اخلاقیات کی تعلیم حاصل کر لے اور اے اپنا لے تو وہ معاشرے کے لیے اچھا انسان اور اچھاشہری بن سکتا ہے۔

7۔ تعمیر نو: معاشرے کی تعمیراور پھر تعمیر نوے مرادینہیں ہے کہ نی عمارات اور سرکیس بنائی جائیں بلکہ اس کا مفہوم ہے کہ معاشرتی اور اخلاقی اعتبارے انفرادی اور اچنا کی طور پر بہتری پیدا کی جائے اور یہ بہتری اخلاقی اقدار اپنانے ہے ہوتی ہے۔ نی اخلاقی اقدار متعارف کرانے اور اُن پھل کرنے ہے معاشرے کی تعمیر نوہوتی ہے۔ تعمیر نواذ ہان کو بد لئے ہے ممکن ہوتی ہے۔ اس لیے اخلاقیات ہمیں بیدرس دیت ہے کہ جب معاشرہ اخلاقی انحطاط کا شکار ہوجائے ، کسی تم کا بگاڑ پیدا ہوجائے تو اس کو اخلاقیات کے اصول وضوا بط کے سہارے تی ہوتوں کو دوگ کر تھیری فکری طرف گامزن کیا جا سکتا ہے۔ اخلاقیات کے دائرہ کا راور وسعت میں تعمیر نوائی اہم حیثیت کا حامل تبدیلی کا عمل ہے۔ گوروگ کر تھیری فکری طرف گامزن کیا جا سکتا ہے۔ اخلاقیات کے دائرہ کا راور وسعت میں تعمیر نوائیک اہم حیثیت کا حامل تبدیلی کا عمل ہے۔ 8۔ ثقافتی پہلو: اخلاقیات ہے میں اپنی ثقافتی حدود میں وسعت اور بہتری پیدا کرنے میں مدولتی ہے۔ بدی ثقافت کی بلغارے بہتری پیدا کرنے میں مدولتی ہے۔ بدی ثقافت کی بلغارے بہتری پیدا کرنے میں مدولتی ہے۔ بدی ثقافت کی بلغارے بہتری پیدا کرنے میں مدولتی ہے۔

کے لیے ضروری ہے کہ اپنی اخلاقی اقد ارکومضبوط کیا جائے تا کہ اپنی ثقافت زیادہ طافت ور، فعال اور زیادہ خوبیوں والی بنائی جائے۔ اخلاقیات میں ثقافتی پہلویہ ہے کہ کسی بھی ملک یا قوم میں علاقائی اور تاریخی لحاظ سے لوگوں کی نفسیاتی ضرورتیں پوری کی جا کیں ۔ کھیل، ڈراے، گانے ، میلے، نمائشیں، پیداواری اوارے اور اپنی مٹی سے بنیادی لگاؤ کواجا گر کرنا اخلاقی تقاضا ہے۔ لیکن اس بات کا خیال رکھا جائے کہ قومی تاریخ، روایات، بنیادی تعلیم اور ذرب برخیس ندائے۔

9۔ تہذیب وتدن: تہذیب وتدن بھی ثقافت کو بنانے میں اہم کردارادا کرتے ہیں۔اخلا قیات کا بی تقاضا ہے کہ تہذیب وتدن کے کے اندررہ کرلوگوں کو بہتر زندگی گزارنے کی ہم کتیں میسر آنی جا بئیں۔

جس قوم کی تہذیب و تدن میں عدل وانساف، ایمانداری، مساوات اور رواداری ہوگی دہ اخلاقی کحاظ ہے زیادہ بہتر اور عظیم قوم ہوگی۔
اپنی تہذیبی و تدنی خویوں کو اپنانا اور منفی رویوں سے چھٹکارہ حاصل کرنا بھی اخلاقی ضرورت ہے۔ اس لیے اخلاقیات کے زمرے میں ہیہ بات
سب سے اہم ہے کہ قوموں کو تہذیبوں کے کمراؤ سے بچانے کیلئے بین الاقوامی اخلاقیات پڑس کیا جائے۔ بین الاقوامی اخلاقیات سے مرادیہ
ہے کہ پوری دنیا کی تمام ترقوموں میں مشترک تہذیبی اور تدنی اقدار کا جائزہ لیا جائے اوران مثبت اور مشترک اقدار کوسب کے لیے عام
کیا جائے۔

10-اچھائی وہرائی کی پیچان: ۔ اظا قیات کی اہمیت، وسعت اور دائرہ کارکا اہم فریضہ یا موضوع یہ ہے کہ توام الناس کی اس طرح تعلیم وتربیت کی جائے کہ وہ اچھائی اور ہرائی کی پیچان کرسکیں سے کی کیا ہے اور غلط کیا ہے؟ خیر کیا ہے اور شرکیا ہے؟ اچھائی اور ہرائی کی بہتری اور حقیقت اور اصلیت جانے کے لیے اظا قیات سے استفادہ کیا جائے۔ ہرائیوں سے اجتناب اور اچھائیوں کو اپناتا انسان کی بہتری اور معاشر کی فلاح و بہود کے لیے ضروری ہے۔ رذائل سے نفرت اور فضائل سے مجت ہمیں اظا قیات کھا تھا تھا تھا کا کام انسان کے اچھے اور ہرے دونوں افعال کا جائزہ لینا ہے۔ جھوٹ بولنا ہم کرنا، دھو کہ دینا، جیسی منفی اقد ارب اپنا کرا چا اور دوسروں کی خوشی میں اضافہ اور بھیے فضائل کو اپنایا جائے تا کہ انفرادی اور اجتماعی کی خوالے مستقل اظا تی اقد اراپنا کرا پی اور دوسروں کی خوشی میں اضافہ اور خمیس کی کرسکیں۔

# اخلاقی نظریات (Ethical theories)

ا فلا قیات ایک معیاری علم ہے جس سے انسان کے کردار کو ایک محضوص معیار کے مطابق جانچا جاتا ہے۔ یول قو متعدد اخلاقی نظریات ہیں جن پر اخلاقیات کا دارومدار ہے۔ لوگ بالعموم انہی نظریات کی بنیاد پر اخلاقیات کو زیر بحث لاتے ہیں۔ ان میں سے چند ایک اخلاقی نظریات درج ذیل ہیں۔

- (Golden Mean) سنهرى وسط -1
- (Utilitarianism) -2
  - 3- اراده طيب (Good Will)

(1) سنبرى وسط Golden Mean: درج كى لاظ الله على اطلاقى عمل كى ابتدا بوتى بادرانتها بمى مثلاً اگرايك فعل كى

ابتدابزدلی ہے تو اس کی انتہا اندھا دھند دلیری ہے۔ لیکن ان دونوں انتہاؤں کے درمیان ایک ایسامقام ہے جو افراط اور تفریط کا شکار نہیں ہوتا۔ برد لی اور اندھادھند دلیری کے درمیان شجاعت کا مقام ہے۔ بیزیادہ مناسب اور سیح عمل ہے بلکہ عملِ صالح ہے۔ جس سے مزید بھلائی ، اور خیر سیملئ ہے، اور خیر سیملئ ہے، اور خیر سیملئ سے جو کہ خیر ہے، اچھائی ہے، بھلائی ہے۔ نیکی لیمن نضیلت ہے۔

یونانی فلفی ارسطوای نظر نظر کا قائل ہے۔ اس کے خیال میں میاندروی لینی درمیانی راستہ ہی اخلاقی طریق ہے اور اس درمیانی راستے کو وسط (Golden Mean) لین سنہری وسط کہا جاتا ہے۔ سنہری وسط بھی وہی ہے جس سے خیراعلی حاصل کیا جاسکے۔ نہ تو ہز ولی سے خیراعلی حاصل ہوتا ہے اور نہ ہی اندھا دھند دلیری سے معاشرتی حالات و واقعات ، ضروریات ، حاجات کی نوعیت کے مطابق سنہری وسط طے کیا جاتا ہے یا معلوم کیا جاتا ہے۔

یونانی فلسفی ارسطوکا کہنا ہے کہ عقل اور تجربے سے استفادہ کر کے سنہری وسط معلوم کیا جاسکتا ہے ۔عقل کا استعال صرف فلسفی کر سکتے ہیں۔اور تجربات ومشاہدات سے عام لوگ فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔اس لئے تعکمت ودانائی سے اصولوں پر زندگیاں گزار نے والے عظیم انسانوں کی صحبت اور حیات طیب پرعمل پیرا ہوکرا ہے آپ کو سنہری وسط کے داستے پر ڈالا جاسکتا ہے۔ تجربہ اور مشاہدہ انسان کو عظیم سے عظیم تر بنادیتا ہے۔ پاکیان اور عظیم شخصیات کی زندگی نوزیات کا درجہ رکھتی ہے اس لئے ان کی پیروی اور تقلید کرنا ہی کا میاب زندگی گزارنا ہے۔ دراصل یہی اضلاقی طریق کا درجہ و

ارسطوکے خیال میں حکمت و دانائی کا مالک عالمگیرا خلاق کا منبع ہوتا ہے۔ اس کی زندگی کے اصولوں رعمل پیرا ہونا ہی سنہری وسط کو پانا اورا خلاقی برتری حاصل کرنا ہے۔ بی انسان کی زندگی کا معیار ہے۔

(2) \_ افا ویت Utilitarianism: انسان کوئی بھی کام کرتا ہے تواس میں اس کا اپنایا کسی دوسرے کا فائدہ ضرور کارفر ما

ہوتا ہے ۔ یہاں فائدہ ہے مرادمعاشی فائدہ بی نہیں بلکہ اخلاقیات میں ویٹی آسودگی اور خوشگواری بھی انسان کے طےشدہ معیاریا نصب العین خوشی

کو پورا کرتی ہے نظر پیافا دیت کے مانے والے بعنی افاد مین کا نقط نظر ہے کہ انسانی زندگی کاسب سے اہم مقصد اور صحح نصب العین خوشی،

لذت الحمینان عاصل کرنا اور رنج والم سے چھٹکارا پانا ہے ۔ ہمیں ایسے افعال سرانجام دینے چاہئیں جن سے زیادہ لوگوں کے لئے زیادہ سے

زیادہ لذت عاصل ہو۔ بزرگوں اور صالحین کے قش قدم پر چل کرا پی طرز حیات کو بہتر بنایا جاسکتا ہے جس سے زیادہ سے زیادہ لذت یا
افادیت حاصل ہو تی ہے۔

نظریدافادیت کے مطابق ہر حالت میں لذت و سکون پانا اور دکھوں ، تکالیف اور مشکلات سے نجات حاصل کرنا ضروری ہے۔ کسی
دوسرے کی تکلیف اور رنج والم میں کی کر کے بھی خوشی کا احساس ہوتا ہے۔ اس طرح بھی بھلائی اور فلاح و بہود کے کام کرنے سے انسان اپنی
خوشی اور لذت میں اطمینان قلب پاتا ہے۔ مطمئن ہوتا ہے کہ اس نے اچھا ، مناسب اور سیح کام کیا ہے اور بدکام یا عمل معیاری زندگی کے
اصولوں اور نصب العین کے مطابق ہوتا ہے۔ نظریدا فادیت کے مطابق زیادہ فائدہ حاصل کرنا اہم امر ہے۔

نظرىيافاديت (Utilitarianism) اورنظرىيلذتية (Hedonism) كااكرا كفاجائز ولياجائة بتيج حصول لذت اوررخ والم

میں کی ہوتا ہے۔ دونوں میں جذبات واحساسات کی تشفی ہوتی ہے۔ ماہرینِ اخلاقیات کے مطابق جذبات واحساسات کی تشفی ،اور اطمینانِ قلب اپنی اور دوسروں کی زندگیوں کو مہل بنانے سے حاصل ہونی چاہیے۔اگر زندگی کا پہی مقصد بن جائے تو صالح اعمال سرز دہوں کے لیکن اگر تشفی اوراطمینان قلب نہ ہوتو غیرصالح اعمال ادا ہوتے ہیں۔

انسانی شخصیت کا نفسیاتی پہلویہ ہے کہ احساس یا تو خوشگوار ہوتا ہے یا ناخوشگوار۔ صالح اعمال سے خوشگواری اور غیرصالح اعمال سے ناخوشگواری کے احساسات جنم لیتے ہیں۔ لذت انگیز اعمال نیکی پیدا کرتے ہیں اور الم ورنج انگیز اعمال بدی۔ اب سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ افادیت کتنی مقدار میں حاصل کی جائے۔ اس کی کی صورتیں ہوسکتی ہیں۔

- 1- ذاتى ضرورت اورعقل كمطابق لذت ياافاديت كاحصول
  - 2- ضرورت سے زیادہ لذت یا افادیت کاحصول
  - 3- زياده سے زياده لذت يا افاديت كاحصول

افادیت میں در جاور نوعیت کا بڑا عمل دخل ہے۔ مثلاً اگر کوئی ایک عمل کرنے سے فائدہ ، لذت یا خوشی حاصل ہوتی ہے تو ہوسکتا ہے وہ کام ہار ہار کرنے سے اس کی اہمیت کم ہوجائے اور اس طرح فائدہ لذت یا خوشی کا درجہ اور نوعیت بھی کم ہوجائے یا ختم ہوجائے ایکن اس کے باوجود بعض افعال ایسے ضرور ہیں جو اپنی اہمیت کے اعتبارے متنقل نوعیت کے ہیں ۔ یعنی ایسے افعال کرنے ہے بھی گذت یا خوشی میں کی واقع نہیں ہوتی ۔ مثلاً عبادت کرنا ، آرام کرنا ، طے شدہ وقت کے مطابق حقوق حاصل کرنے کی تک ودوکرنا اور فرائض اوا کرنا ، کیکن ان اعمال میں بھی کشرت اور تکرار کی زیادتی افادیت کو کم کردیتی ہے۔

افادیت کا نقط نظریہ ہے کہ انسان کو معیاری زندگی گزار نے کے لئے کوئی ندکوئی نصب العین طے کرنا پڑتا ہے۔اخلاقی معیار کاسب سے اہم نظریہ افادی اصول حیات سے مزین ہوتا ہے۔ انسانی اخلاق افادی اصول حیات سے مزین ہوتا ہے۔ دنیا کا کوئی بھی تمل ہو ہرا یک بیس کی نہ کی نوعیت کا فائدہ ہی مذنظر رکھا جاتا ہے۔ علم معاشیات، سیاسیات، نفسیات، اخلاقیات، فرہب غرضیکہ تمام علوم مادی، تصوری، ذبخی اوراحساس خوشگواری پیدا کرنے کے لئے اصول وضوابط مطرع ہیں۔

افادیت حاصل کرنے کے درج ذیل مختلف طریقے اپنائے جاسکتے ہیں۔

- 1- ائي عقل وخرد سے افادي اصول وضع كئے جائيں اور لذت حاصل كى جائے۔
- 2\_ آباؤاجداد کی محنت اور تجربے افادی اصول حاصل کتے جائیں۔
  - 3- ذاتى تجرب، حالات وواقعات اورتقاضول كےمطابق فائدہ ،لذّت يأتشفى بإنى جائے۔
  - 4- دیگرادارون، ندبب،علوم، ثقافت، تاریخ، معاشره اورمعیاری نصب العین کےمطابق اقادی اصول بنائے جا عیں۔

کانٹ، ہوک، بل بینتھم ، بریڈ لے، اور دیگر ماہر ین اخلاق کے اخلاقی نظریات الگ الگ ہیں لیکن ان سب کا کلی اور مشترک نتیجہ یہ کانسان اعمال صالح کرے کیونکہ اس سے بھلائی پھیلتی ہے اور انسان کواطمینان قلب اور تنفی حاصل ہوتی ہے۔ برے اور ناپیندید واعمال سے بچاجائے کہ ان سے ناخوشکواری اور پریشانی میں اضافہ ہوتا ہے۔

صرف معیاری نصب العین ،معیاری اخلاق مے ممکن ہوتا ہے۔ جبکہ معیاری اخلاق کامطمع نظر بھی رنج والم میں کی اورخوشی میں اضافہ ہے۔ بیسب کچے صرف اور صرف نظریدافا دیت پڑمل کرنے سے ہی ممکن ہوسکتا ہے۔

(3) \_اراده طیب (Good Will): فلفی کان (Kant) کا نقط نظر ہے کہ انسان کی نیت یعنی ارادہ اس کے اعمال کی بنیاد بنآ ہے۔ بیرونی عوال ، غایات ، حالات اور واقعات کا اعمال کے بہتر اور برے ہونے ہے کوئی تعلق نہیں ہے۔ صرف اور صرف ارادہ طیب ہی خیر ہے اور کوئی شے یا ممل خیر اعلیٰ (Highest Good) صرف نیک ارادہ یعنی نیت طیب یا ارادہ طیب ہے۔ ارادہ طیب سے مرادع کی طور پر یہ ہے کہ فرض کوفرض مجھ کرادا کرنا چا ہے۔ فرض کی ادا گیگی اس کے نہیں کرنی چا ہے کہ کوئی پوچھنے والا ہے یا فرض ادا کرنے سے خوشی ، مسرت یا کمال حاصل ہوتا ہے۔ فرض کوکسی وجہ یا مقصد کے تحت ادا کرنے سے اس کی حقیقی اہمیت ختم ہوجاتی ہے۔ کیونکہ کسی مقصد یا عایت کی حیثیت کو جاتا ہے۔

کانٹ کے نظریہ کے مطابق توانین کی دواقسام ہوتی ہیں ایک مفروضی اور دوسری اطلاقی مفروضی توانین غیر متعین اوراضا فی ہوتے ہیں۔ جبکہ اطلاقی توانین غیر مقیداور عالمگیر ہوتے ہیں۔ معاشی توانین طے شدہ اور غیر متیق اوراضا فی ہوتے ہیں بہی مفروضی توانین ہوتے ہیں۔ جبکہ اطلاقی توانین غیر مشروط ہوتے ہیں جبکہ اخلاقیات کے توانین کوفرض کی حیثیت سے ادا کیا جاتا ہے۔ کیونکہ ان کا تعلق ارادے یا نیت سے ہاورا کی سے اوراکی سے اوراکی سے اوراکی سے اوراکی عادت بن جاتی ہے۔ اور جواطلاتی توانین پرعمل کرتا ہے اپند ارادادہ خیر لین ارادہ طیبہ (Good Will) رکھتا ہے۔ کانٹ کے نزدیک فرض کو زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ اس لئے فرض کو بغیر کسی مزید کھکم یافر مان کے اداکر ناچا ہے۔

انسائیگو پیڈیا بریٹیریکا (Encyclopedia Britanica) میں ارادہ طیبہ (Good Will) کامفہوم معاثی اورکاروباری ساکھ

کے لئے استعال کیا گیا ہے۔کاروباری ساکھ کے لئے انسان بمیشہ تگ ودوکرتا ہے تا کہ وہ معاشی ترقی عاصل کر سکے اس طرح وہ کا میاب

کاروباری انسان کہلائے گا اور سود مندکا روبار کرے گا۔لیکن اخلاقیات میں ارادہ خیریا ارادہ طیبہ یا نیک ارادہ سے مرادوہ نیت ہے جس کی بنا پر
انسان افعال ادا کرتا ہے۔ بیرونی یا معروض حالات وواقعات اور گوائل ہے بے نیاز اندرونی نیت سے کوئی کام کیا جائے تو وہ کام خیراعلیٰ کے دمرے میں آئے گا۔انسان ابنی نیت کو خود ہی بہتر طور پر جانتا ہے۔دوسرے اس کے افعال سے اس کی نیت کا اندازہ لگاتے ہیں۔مثلاً اگر کوئی مختص کی کو خیرات اس خیال سے دے کہ وہ مختص کی کو خیرات اس خیال سے دے کہ وہ مختص کی کو خیرات اس خیال سے دے کہ وہ مختص اس کے کام آئے گا تو خیرات دینے کی نیکی کی کوئی حیثیت نہیں رہتی لیکن اگر خیرات فرض یا محال کی اور خیرات کی اور خیرات کی درے میں آتا ہے۔

کانٹ کا بھی بھی نظانظر ہے کہ تو تعات اورخواہشات کو بالائے طاق رکھ کرا ممال کے جائیں توان کی بنیا دارادہ طیب بنتی ہے۔اس طرح کے ہوئے اعمال نیکی کے درجے کی حیثیت رکھتے ہیں۔

راهدُ ل (Rashdil) اورو گرماہرین اخلاقیات نے کانٹ کے نظر بیکا تقیدی جائزہ لیا ہے۔لیکن اس کے باوجود کانٹ کا نظر بیزیادہ طاقتوراور حقیقت کے قریب ہے۔

اسلامی نظریداخلاق Islamic Theory of Ethics

اخلاقیات کامقصدعوام الناس کی اصلاح اور بہبود ہے۔فلسفیاندا زمیں اخلاقیات انسانی زندگی کے اجھے اور برے دونوں انداز کے مطالعہ کا نام ہے۔اس لئے اخلاقی اصول وضع کرنے کے لیے انسانی فکر ونظر کو اگر فدہبی بنیادوں پر استوار کیا جائے تو اسے فہبی نظر میا خلاق میں اوگوں کی کہبیں گے۔ای طرح اگر میا سلامی نظر میا خلاق میں اوگوں کی اصلاح اور بہبوداللہ کے احکام کے مطابق کی جاتی ہے۔

اسلام انسانوں کی رشد و ہدایت اور بھلائی کا ند ہب ہے۔قر آن مجید میں متعدد بارا خلاقی تعلیمات کا ذکر کیا گیا ہے۔اخلاقیات میں لوگوں کے اعمال کا جائز ہ لیا جاتا ہے کہ وہ صحیح ہیں یا غلط۔صائب ہیں یا غیرصائب۔

اسلامی نظریداخلاق بھی یہی ہے کہ لوگوں کو محیح راستہ اپنانے کی تلقین کی جائے اور غلط سے ممانعت کا درس دیا جائے اور برائی سے اجتناب برتنے کا کہاجائے۔

حفرت محملية كارشاد بكه:\_

ترجمد: - " بين تومكارم اخلاق كويا يتكيل تك ينجان ك ليخميوث كيا كيا بول - "

حضور پاک تمام عرمملی طور پراعلی اخلاق کانمونہ پیش کرتے رہے۔ آپ کے قول وفعل میں ہمیشہ مطابقت رہی۔ انسانیت کی بھلائی اور فلاح وبہبود کا درس دیا اورخود بھی اس پڑمل بیرارہے۔ ہمیشہ لوگوں سےخوشگوارا نداز میں پیش آتے رہے۔

اسلامی نظریة اخلاق میں نصائل کی تلقین کی گئی ہے اور رذائل کی نفی۔ اسلامی حوالے سے عفود درگر رایک بہت اہم نعشیلت ہے۔ قرآن مجید کی سورہ آل عمران میں ارشاد ہے کہ:

ترجمه: "اورد بالية بي غصراورمعاف كرت بي لوكول كو"

اس آیت مبارک میں منفی ہیجانی حالت غصر کو قابو کرنے کی تلقین کی گئے ہے جبکہ خطاؤں کومعاف کردینے کا درس دیا گیاہے۔

اسلامی نظریدا خلاق کودرج ذیل احادیث مبارک کی مدد سے سجھا جاسکتا ہے۔

ترجمه: - "تم میں سےسب سے اچھاوہ ہے۔جس کے اخلاق اجھے ہوں۔" ( بخاری )

ترجمه: "الله بح بندول میں الله كوسب عزيزوه بيجس كاخلاق سب سے اچھے ہوں ـ" (طبرانی)

ترجمه: - "مسلمانون مين كامل ايمان اس كاب جس كا خلاق الجعاب-" (ترغدى الوداؤد)

درج بالا احادیث میں اخلاقی نظام پرزور دیا گیا ہے۔اگر کوئی مخف عبادت کرتا ہے کیکن دوسروں کے ساتھ اچھا سلوک نہیں کرتا۔اخلاقی اصول نہیں اپنا تا تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کو اس عبادت نے کیاسبق دیا ہے۔لوگوں سے اخلاقی طور پر اچھا برتا و کرنا ہی اسلامی تعلیمات کا خاصا ہے۔اگر ایسانہیں کیا جاتا تو پھروہ مخفی اسلامی اخلاتی تعلیمات سے دوری اوران کو مستر دکرنے کا مرتکب ہوتا ہے۔ کیونکہ اسلام میں مملی طور پر نیکی اختیار کرنے کی ہدایت فرمائی گئی ہے۔

اسلام میں ہر لحد نیکوکارر بنے کی تلقین کی گئی ہے۔ غریب، بریس نا داراور ضرورت مندکی مدد کرنا اہم فرض بتایا گیاہے یہی انسان کے

کتے اخلاقیات کی تعلیم ہے کہ غریب ، بے کس ، کمز وراور زیر دست کی ہر حالت میں مدد کی جائے۔مہذب اور شائستہ انداز اپنایا جائے۔ امن وسلامتی اور صلح وصفائی کی بات کی جائے۔

ماں باپ ، بہن بھائی، عسائے ،مسافرہ اولا داور ملازین غرضیکہ ہر شخص کی عزت داحتر ام کیا جائے ۔ بچوں، پوڑھوں اورضررت مندوں کی مدد کی جائے ۔حضور پاک کاارشاد ہے۔

ترجمہ: مسلمانوں سے انکساری وسادگی ہے پیش آئیں۔ بے شک سادہ زندگی گز ارناایمان ہے (ابوداؤد)۔

خدا کی عبادت کرنے کی بار بارتلقین کی گئی ہے۔ نماز پڑھنے پرزور دیا گیا ہے۔ قرآن مجید کی سورۃ العنکبوت میں ارشاد خداوندی ہے '' بے شک''نمازروکتی ہے۔ بے حیائی اور بری بات ہے''

اسلامی نظریداخلاق میں رحم کرنے کی بار ہاتلقین کی گئی ہے۔ حدیث مبارک ہے کہ:۔

ترجمه: "الله تعالى اس يروم نبيل فرما تاجولوگول يروم نبيل كرتان (مسلم ترندى)

مويالوكون يردحم كرنااسلاى نظريدا خلاق كااجم جزوب

اس طرح حدیث مبارک ہے کہ مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ ہوں۔

رشادخداوندی ہے۔

رجمد: "بوشك آپ فاق عظيم كما لك بين "

اسلامی نظریداخلاق میں انفرادی اوراجماعی دونوں انداز سے مسلمانوں کو اخلاقی تعلیمات اپنانے کی ہدایت کی گئی ہے۔ مساوات، رواداری، بھائی چارہ، عدل وانصاف، ایفائے عہد، ایما نداری ، امانت داری ، حقوق العباداور دیگر فضائل کو اپنانے پر زور دیا گیاہے۔ اس طرح منفی رویوں اور عادات وخصائص اور رذائل کورڈ کیا گیاہے۔

مسلم فلفوں میں ابن مسکویہ نے سب سے پہلے فلفہ اخلاق پر ایک مستقل ،مفیداور کار آید کتاب "تہذیب الاخلاق" الله ی ا ابن مسکویر کا کہنا ہے کہ صرف چندلوگ ایسے ہوتے ہیں جو فطری طور پر نیک ہوتے ہیں اور کھی بدی کرنے کانہیں سوچتے تعلیم وتربیت سے پورے معاشرے کو اخلاقی اصول عملی طور پر سکھائے جاسکتے ہیں۔

مشہور سلم مفکر وصوفی امام الغزائی کے فزد یک بنیادی اخلاق ، غضب اور شہوت میں عدل واعتدال کا نام حسن اخلاق ہے۔ان تو توں میں اعتدال صرف تعلیم و تربیت سے پیدا کیا جاسکتا ہے۔

اظاق بنیادی طور پرانسانی زندگی کے علی پہلو ہے تعلق رکھتا ہے۔ فد جب بھی انسان کو بہتر اور شیخ زندگی گزار نے کے لیے اعمال صالح کی تلقین کرتا ہے۔ اسلام بیں انفرادی اور اجتماعی معاشرتی ماحول کو بہتر بنانے کے لیے ہدایات دی گئی ہیں۔ ان ہدایات اور اصول وضوابط پر عمل کر کے انسان اپنی دنیوی اور افروی زندگی کو بہتر کرسکتا ہے۔ اسلام بیں حیات بعد از موت کا تصور پایا جا تا ہے۔ اس لیے اخلاتی اعمال پر عمل کرنے سے منزل مقصود بین حیات بعد از موت کا سامان پیدا کرنا ہے۔ اسلام نظریۂ اخلاق بیں کامیاب زندگی گزارنے کے سنہری اصول پنہاں ہیں جن پڑمل پیرا ہوکر یقینا آسانیاں پیدا کی جاسکتی ہیں۔ تعلیم کا اہم مقصد مثالی معاشرہ قائم کرنا ہوتا ہے۔ اسلامی نظریۂ اخلاق

مجى مثالى معاشره قائم كرنے بيس اہم كرداراداكرتاب\_

اسلامی نظریہ اطلاق کا اہم پہلویہ ہے کہ مقاصد نیک ہونے کے ساتھ ساتھ نیک مقاصد حاصل کرنے کے ذرائع بھی صالح ہونے چاہئیں کیونکہ اگر ابتدا اور بنیاد سے اور شبت ہوگی تو حاصل کردہ نتائج بھی یقینا سے اور شبت ہی ہوں گے۔

اسلام اخلاقِ عامہ کا پر چار کرتا ہے۔ کسی خاص فرد، گروہ یا قوم کے لیے اخلاقی اصول لا گوکرنے کی بجائے سب کواخلاقی عادات اور اخلاقی قوانین برعمل کرنے کی ہدایات دیتا ہے۔

#### مشقى سوالات

انشائی طرز (Subjective Type)

1: افلاقیات کی تعریف بیان کریں؟

2: انسانی زندگی کے مخلف پہلوؤں کے حوالے سے اخلاقیات کی اہمیت بیان کریں

3: اخلاقی نظریات کو کر ضروری میں؟ سنہری وسط کے حوالے سے وضاحت کریں۔

4: معج عمل كرنے سافاديت ميں اضافيه وتا بروضاحت كريں؟

5: ارادهٔ طیبه ای اعلی ترین خیرے وضاحت کریں۔

6:- اسلام نظريا خلاق كيا ي؟

معروضی طرز (Objective Type)

سوال 1 . - درج ذیل فقرات میں مناسب اور ضروری اصطلاحات یا الفاظ سے خالی جگد پر سیجے ۔

1: جلتون كوكنرول كرنے كے ليے .... عدد كى جاتى ہے۔

2: اخلاقی شبت اقد ارده بنیادی حقائق میں جن کی بنیاد پر .....معاشره قائم کیا جاسکتا ہے۔

3- اگريزى زبان كالفظ Ethos ..... زبان كالفظ Ethos عشتق --

4: كم فخص كرا چھاور يُر سائل وافعال كامطالعه .....من كياجاتا ہے۔

5: علم الاخلاق كرمطابق انساني كردار كااندروني يبلو ...... يمنحصر موتا ب-

6: يونانى فلىفى ارسطودرميانى راستدكا قائل ب جي السياد وسط بعى كهاجا تا ب-

7:- كانك كنظري كمطابق قوانين كى .....اقسام موتى ب

8:- مسلم فلفى الى سكويد في سب سے بہلے فلفداخلاق برايك كارا مركزاب .....كسى-

9- چنداخلاقی نظریات میں سے تین سنبری، افادیت اور ..... ہیں۔

10:- انسانی زندگی کاسب سے اہم مقصد خوشی لذت اوراطمینان حاصل کرنا ہے۔ بینظریہ استعمال نقط نظر ہے۔

## سوال2: كالم "الف"اوركالم" ب" بين دي كالفاظ مين مطابقت بيداكر كي جواب كالم "ج" بين درج كري-

| کالم"ج"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المر"ب"                                 | كالم"الف"                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تاریخ اخلاقیات ہے۔                      | 🖈 معيارِ على كامطالعه    |
| 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فضائل بیان کئے ہیں۔                     | Ethics انگریزی کالفظ     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اخلاقی فرض خودلا کو کیاجا تا ہے۔        | لايرى كابكان ♦           |
| Late of the late o | اخلا قیات کرتی ہے۔                      | 🖈 اخلاقیات انسانی کرواری |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يونانى لفظ Etho كائل ب                  | 🖈 افلاطون کے چار         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | معیاری سائنس ہے۔                        | الم الرين كے خيال ميں    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | میاندردی کاراستہ۔                       | 🖈 اخلاقيات يس انساني     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | زیادہ سے زیادہ لوگوں کے لئے لذت ہے۔     | الله منهرى وسط           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نیک ارادے کی وجہ ہے۔                    | افاديت يس 🖈              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | زندگی کا ثقافتی پہلو بھی جانچاجا تا ہے۔ | 🖈 اعلى ترين خرمرف        |

## اسلامی اقدار (Islamic Values)

اقدار کسی بھی فردیا قوم کی شناخت ہوتی ہیں۔اقدار ہی کی بناپر کوئی قوم نتی یا گرقی ہے۔اقدار مثبت بھی ہوتی ہیں اور شقی بھی۔ یعن خیر اور شرکی وجہ سے اقدار کا تعین ہوتا ہے۔

باشعورہونے پرانسان کواپی زندگی میں مختلف اقدارے واسطہ پڑتا ہے۔اقدار ہی وہ وسیلہ اور ذرایعہ ہیں جن کی بدولت انسان اپنی زندگی میں بہتری پیدا کرتا ہے۔ ہرلح کسی نہ کسی قدر کی بنا پڑ ملی زندگی گڑارتا ہے۔وقت کی پابندی کرنا، دوسروں کا خیال رکھنا، محبت وخلوس سے پیش آنا، مہمانوں سے بہتر سلوک کرنا، کسی کی مدد کرنا، سب الی اقدار ہیں جن سے ہمیں ہرروز واسطہ پڑتا ہے۔

چونکہ ندہب بھی بہتر زندگی گزارنے کا ایک طریق ہاں گئے ہر ندہب متعددالی مشتر کہ اقدار کا پابند ہوتا ہے جن کی بنا پر مختلف ندا ہب میں باہم گہراتعلق پایا جاتا ہے۔ تمام ندا ہب انسانوں کی رہنمائی کے لئے ہیں اس لئے ان پیش کردہ اقدار کا مقصود ومطلوب بھی انسانی بھلائی اور بہتری ہے۔ اسلام کی اقدار اس کی شاخت ہیں۔ اسلامی اقدار کا منبع قرآن مجید ، حدیث مبارکہ ، اسوہ حسنہ اور خلفائے راشدین کی تعلیمات ہیں۔ قرآن مجید ایک البامی کتاب ہے جس کا موضوع انسانیت کی فلاح ہے۔ انسان کی بھلائی کے بارے میں قدم قدم پر دُشدہ ہدایت قرآن مجید سے حاصل ہوتی ہے۔ ارشادِ خدادندی ہے کہ:

ترجمه: "م نے انسان کو بہتر صورت میں پیدا کیا ہے۔"

ایار و قربانی، مساوات، رواداری، بھائی چارہ، عزت و تکریم، تقویٰ ،مہمان نوازی، رحم کرنا، بھسایوں سے سلوک، حقوق وفرائفن، عدل وانصاف، ایفائے عہد، دیانت داری اور کسب رزق حلال، تمام وہ اسلامی اقدار ہیں جن پڑل پیرا ہوکرانسان احسن تقویم کے معیار پر پورا اتر سکتا ہے۔ جہاں اسلامی تعلیمات ہیں ان فضائل کو اپنانے کی تلقین کا گئی ہے۔ وہاں رذائل سے بہتنے کی تلقین کا گئی ہے۔ فیبت، چنلی، چوری قبل ،منافقت، گائی گئوچ، دھوکہ دہی، ناانصانی، حسد، تکبیر، جھوٹ اور کلم سب منفی اقدار ہیں۔ اسلامی تعلیمات ان رزائل کوختی سے مستر و کرتا ہے۔

## اسلام کا تصورِ الله (Islamic Concept of Allah)

انسان جب ند بہ کو مانتا ہے تو بہیں سے عابداور معبود کا رشتہ شروع ہوجاتا ہے۔ یعنی بندے اور خالق کا رشتہ۔ بندہ اپنے خالق کو مانتا ہے اس کی عبادت کرتا ہے۔ اس سے اپنی حاجات وخواہشات پوری کرنے کی التجا کرتا ہے۔ کیونکہ وہ بختا ہے کہ جب وہ خالق ہے تو وہ پالنے والا بھی ہے۔ وہ خیر و برکت کا منبع ہے۔ تمام بھلائی اس کی طرف سے ہے اور وہ لوگوں کوئیکی بھلائی اور بہتری کی طرف جانے کی تلقین اور تعلیم دیتا ہے۔ کسی انسان کا خواہ کوئی بھی ندہب ہووہ حقیقت مطلقہ کو ضرور مانتا ہے۔ حقیقت مطلقہ یعنی خدا کو مانتا ہی ندہب کو اپنا تا ہے۔

اسلام دین فطرت ہے۔آیک آفاقی ندہب ہاسلام میں الله کا تصور بہت عظیم ہے۔ جب کوئی شخص مسلمان ہوتا ہے تو اس کا پہلاقدم بی بیہ ہے کہ وہ صرف ایک اللہ پرانیان لاتا ہے کہ وہ وحدہ کا انٹریک ہے۔قرآن مجید کی سورة اخلاص میں اللہ کا ارشاد ہے۔ اسلامی اللہ احدہ الله الصمدہ لم یلد ۵ و لم یولدہ و لم یکن لمه کفوا احدہ

ترجمہ: کہوکہ وہ (ذات پاک جس کانام) اللہ (ہے)،ایک ہے۔ (وہ) معبود برحق جوبے نیاز ہے،نہ کس کا باپ ہے۔اور نہ کس کا بٹا۔اورکوئی اس کا ہمسر نہیں۔

اس سورة کی آیات مبارکہ یں اللہ کا تصور بیان کیا گیاہے کہ وہ انسانوں کی طرح جنا تنہیں ہے اور نہ ہی وہ کی سے جنا گیا ہے۔ وہ ہر لحاظ سے یکتا ہے۔

اس سورۃ مبارکہ کا بنیادی تصوریہ ہے کہ اللّٰہ و نیاوی صفات سے ماورا ہے جن کو کمل طور پر بھستایا جا نتاات کے بس بیس ہے۔ اللّٰہ اپنی مثال آپ ہے،اس جیسی کوئی دوسری مثال نہیں دی جانکتی۔اللّٰہ عظیم ہے۔کا سُنات اور کا سُنات سے ماورا کوئی شے یا ہستی الیمی نہیں ہے جواللّٰہ جیسی ہو۔

> لل اليس كمثله شيء (الشورى آيت أبر11) ترجمه: "ال جييكوئي شيين"

الله لا تعداد صفات کا مالک ہے۔ اس کی صفات کی جھلک اس کے خاص بندوں میں نظر آتی ہے۔ فطرت کے مظاہر بھی اس کی صفات کا پیتادیتے ہیں۔ لیکن اللہ بے مثال ہے دہ انسانوں کی طرح کی کوئی بھی صفت نہیں رکھتا۔

مسلمانوں کی ایک فکری تحریک معتزلتی جس کے بانی واصل بن عطا ہے۔اس مکتبہ فکرکومعتزلہ کا نام ان کے خالفین نے دیا تھا جبکہ وہ اپنے آپ کوائل التوحید والعدل کہتے تھے۔معتزلہ تمام فہبی عقا کد کی عقای توجید اور تاویل کے قائل تھے۔انہوں نے عقل و منطق کی بنیاد پر فہبی عقا کد کی تقا کد کی تفرید کا استعال نہایت ضروری ہے۔معتزلہ نے اسلام میں تصور اللہ کو بیان کہ تنازلہ کو بیان کرتے ہوئے کہا کہ اللہ جراعتبارے ایک کمل وحدت ہے جوکا نئات کی ہرشے سے ماورا ہے اسلام نے تصور اللہ میں شرک کے کمی بھی انداز کو جائز قرار نہیں دیا۔

ای طرح مسلمانوں کی ایک اور فکری ترکیک اشاعرہ تھی جس کے بانی ابوالحت الاشعری ہے۔ اشعری کے نقط نظر کے مطابق ندہی عقائد کو محض عقل سے نہیں جانا جاسکتا۔ بعض امور پر فقط ایمان لا ناپڑتا ہے۔ عقل محدود ہے۔ ندہبی عقائد کوعقل نہیں جانا جاسکتا۔ بعض امور پر فقط ایمان لا ناپڑتا ہے۔ عقل محدود ہے۔ ندہبی عقائد کوعقل نہیں جانا عرہ کے مطابق اللہ ہے اس کی حکمتیں انسان کی سوچ اور عقل و فکر ہے ماورا ہیں۔ اشاعرہ نے اسلام میں تصور اللہ کے حوالے ہے اس کے مطابق اللہ پر ایمان لا ناہی اس کے ہونے کا عقیدے کا اظہار کیا کہ صفات باری تعالی کا صحیح تعین انسانی سوچ اور فکر کے بس کی بات نہیں بلکہ اللہ پر ایمان لا ناہی اس کے ہونے کا اعتراف کرنا ہے۔

اسلامی مقائد میں سب سے بنیادی اوراولین عقیدہ تو حید ہے۔ تو حید کے لغوی معنی ہیں ایک ماننا، یکتا جاننا۔ ہرعلم کی اپنی اصطلاحات ہوتی ہیں۔ دین کی اصطلاح میں تو حید سے مرادسب سے برتر واعلی اور تمام کا کتات کے خالق و مالک کو ایک ماننا اور اس پر ایمان لا نا اور

عبادت کے لائق سمجھناہے۔

دنیا میں کوئی بھی شخص کی شے کود کھتا ہے تو فور اُاس کا دھیان اس شے کے بنانے والے کی طرف جاتا ہے کوئی شے بغیراس کے صافع کے ممکن نہیں ہے۔ پوری کا کنات کا ایک خالق ہے اور وہ اللّٰہ تعالیٰ ہے۔قرآن مجید میں اللّٰہ کا فرمان ہے کہ۔

افى الله شك فاطر السموت والارض ، (سورة ابراتيم، آيت نمبر 10)

ترجمہ ۔ ''کیاللہ میں شبہ جس نے بنائے آسان اور زمین ''پوری کا کنات میں ایک خاص نظم وضط پایاجا تا ہے۔ سورج کی گردش چاند اور ستارے خاص وقت کی رات اور خاص وقت کا دن کا کنات کی ہر حرکت ہر شے میں اللّٰہ کی قدرت کی ہی وجہ سے خاص نظم وضبط ماماحا تا ہے۔''

قرآن مجيد مي الله كافرمان ب:

انا كل شيء خلقناه بقدرط (سورة القررآيت نمبر49)

ترجمدند "مم نے مرچزکو (ایک فاص) اندازے پیداکیا ہے۔"

لا الشمس ينبغي لها ان تدرك القمر ولا اليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون

(سورة يلسين ، آيت نمبر40)

ترجمہ:۔ '' نہ آفتاب کی مجال ہے کہ چاند کو جا پکڑے اور نہ رات دن سے پہلے آسکتی ہے اور سب ایک ایک دائرے میں تیررہے ہیں، اللّٰہ خالق و مالک ہے۔ دن، رات ، سورج اور زمین و آسان کالقم و صبط سب اللّٰہ تعالی کی تھمت وصنعت ہے۔ اُس نے پوری کا کتات کو پیدا کیا ہے ہرشے کو مضبوط اور طاقتور بنایا ہے۔

قرآن مجيد كى سورة النمل مين ارشاد خداوندى ہے۔

🖈 صنع الله الذي اتقن كل شيء (سورة النمل،آيت نمبر88)

ترجمه: - "كاريكرى الله بى كى بجس في برشے ومضبوط بنار كھا ہے"

اسلام میں تصور اللہ اہم ترین عقیدہ ہے۔وہ خالق ہے، کارساز ہے، عظیم ہے، رحیم ہے۔ اس لئے ہر مشکل میں اللہ تعالی کوہی قادر مطلق سجھ کراس سے مدد مانگی جائے اس کے فیض وکرم سے اپنی مجوریوں، پریشانیوں اور مشکلوں کاحل تلاش کرنا چاہئے۔وہ معبود ہے اس کی عبادت کی جائے کہ وہ عبادت کے لائق ہے۔قرآن مجید میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

☆ الاتعبدو آالآ اياه (سورة الاسراء آيت نمبر 23) .

رجمه: يم صرف اى كى عبادت كياكرو-

🖈 والهكم الدواحد لااله الا هو (سورة لِقره، آيت نجر163)

ترجمه: "اورتمهارامعبودایک خداباس کے سواکوئی معبودتیں ہے۔"

الله كتصورك بارے ميں جانے كے بعديہ بات جاننا نهايت ضروري م كدوه لا تعداد خوبيوں وصفات كا مالك بوزيل ميں

چندایک صفات کی وضاحت کی جاتی ہے

واحد: الله تعالی ایک ہے۔ یعنی تعداد میں دویا دو سے زیادہ اللہ نہیں ہیں۔ وہی معبود ہے اس کے علاوہ اگر کوئی اور بھی معبود ہوتا تو کا ئنات میں فساد پھیل جاتا۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

ترجمه: ""اگران دونو ل ( یعنی زمین اورآسان ) میں علاوہ اللہ کے کوئی معبود ہوتا تو ان دونو ل میں فساد بریا ہوجاتا۔"

الله كايك بونى كى يصورت بككوكى شيجى بورى كائنات من الينهيس بكدوه الله جيسى بوقرآن مجيد من ارشادب:

الس كمثله شيى (سورة الثوري ،آيت نمبر 11)

رجد الكوكي شاس جين نيس ب

کا کتات میں موجود مرحلوق اللہ تعالی کا عتاج ہے۔ مخلوق میں جو بھی صفت پائی جاتی ہے وہ اللہ ہی کی دی ہوئی ہے لیکن اللہ تعالی کی متاح ہے۔
 تمام صفات ذاتی ہیں۔ اس لیے دنیا کی کوئی بھی شے اس جیسی نہیں ہے۔

الله براعتبارے ایک اور واحد ہے۔ جوکا نئات کی ہرشے ہے برتر اور ماورا ہے۔ وہ نہ کی کی وجہ ہے ہا ور نہ ہی کی کامختاج ہے بلکہ وہ کی اللہ براعتبارے ایک اور واحد اور تمام کا نئات کا مالک ہے۔ قرآن مجید ش سورة اخلاص ش اس کی وحدت کے تصور کو بیان کیا گیا ہے اس سورة کی روشی ش اللہ کے تصور تو حید کے تحت کو کی شخص یا شے اللہ کی برابری نہیں کر کتی۔ اس نے پوری کا نئات کو بنایا ہے، پیدا کیا ہے بلکہ ہرشے اس کی مختاج ہے۔ اس کا کوئی شریک وہ سرنہیں ہے

خال ق: الله تعالی خال ہے یعنی ہر شے کواس نے تخلیق کیا ہے پوری کا نتات اس کی تخلیق ہے۔ جب الله سمی بھی شے کو پیدا کرنا چاہتا ہے تو لفظ دو کن '' کہتا ہے اور وہ شے پیدا ہوجاتی ہے۔ الله ہر شے کا خالق ہے۔ پیدا کرنے والا ہے قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے۔

الاله الحلق والامو. ( سورة الاعراف، آيت نمبر 5)

ترجمه: "جان لوكرسب خلوق بهي اس كى ب اورتهم بهي اس كاب-"

الله تعالی نے انسانوں، حیوانوں، آسانوں اور زبین غرضیکہ پوری کا تنات کو پیدا کیا ہے۔ یعنی اس نے ایک معمولی ذرے سے لے کر پہاڑتک سب کو پیدا کیا ہے۔ قرآن مجید بیں اللہ کا فرمان ہے۔

ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض في ستة ايام ثم استوى على العرش.

(سورة الاعراف، آيت نمبر54)

ترجمه: " باشبتمهارارب الله بى ب-جس في سانون اورزين كوچودن من بيداكيا- پروش برجاتهرا-"

قاور: الله تعالى تمام اشيا پر قدرت ركھتا ہے۔سب بچھاس كے قابويس ہے۔وہ جس طرح چاہتا ہے ويباہى ہوتا ہے قرآنِ مجيد ميں خدا كافر مان ہے۔ ان الله على كل شى قدير. (سورة البقره، آيت نمبر20) ترجمه: د "بشك الله مرشح پرقادر ب-"

اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ پوری کا نئات کوسنجالتا ہے۔قابویس رکھتا منظم کرتا ہے۔ترکیب وترتیب دیتا ہے۔وہ کارساز ہے۔ عاول: اللہ تعالی انساف پسند ہے وہ خود بھی عدل کرتا ہے۔اورا پنے بندوں کو بھی انساف کرنے کی تلقین کرتا ہے۔قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

لله واذ حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل. (سورة النسآ، آيت نمر 58)

ترجمہ:۔ ''اور جبتم لوگوں کے درمیان فیصلہ کروتو پھرانصاف کے ساتھ کرو۔''اللہ تعالی ٹیکی کرنے والوں کو جزادے گا اور برائی کرنے والوں کوسزا۔وہ اپنے بندوں کے درمیان انصاف کرتا ہے۔ای لیے لوگ بھی اس کی اس صفت کی پیروی کرتے ہیں۔وہ کی کا اجرضا کئے نہیں کرتا۔قرآن مجید میں اللہ تعالی کا فرمان ہے۔

الله لا يضيع اجر المحسنين. ( مورة هود، آيت تمبر 115)

ترجمه: "الله نیکوکارون کااجرضائع نبیس کرےگا۔"

کامل: الله تعالیٰ کامل ہے اس میں کل اور جزو کا تضاد نہیں ہے۔ تصور الله کے بارے میں مسلمان فلسفی الفارا بی کا نقطہ نظریہ ہے کہ الله ایک ہوات ہیں خات وصفات کا تضاد نہیں الله ایک ہوات ہیں خات وصفات کا تضاد نہیں ہے۔ الله ایک ہوات کی جزیات نہیں ہے کہ اس میں ایک صفات یا اجزایائے جاتے ہیں جن میں تبدیلی آتی ہو۔ وہ غیر متغیر ہے اور مستقل بالذات ہے۔

الم الم تجد لسنة الله تبديلا ( سورة الاحزاب، آيت تمر 62)

ترجمه: "م خداك عادت يل تغيروتبدل نبيل باؤك-"

نور: الله آسانون اورزمین کانور باس کاجمنہیں ہے۔وہ انسانوں کی طرح کانہیں ہے۔قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

☆ الله نور السموات والارض. (سورة النور، آيت تمر35)

ترجمه: "الله آسانون اورزمين كانورب،

اللہ جم نہیں ہے۔قرآن مجید میں خداکے ہاتھ یا دیگر اجزائے جسم کا ذکر صرف علامتی طور پر ہے۔ حقیقی طور پر انسانوں کی طرح ہاتھ یا آتکھیں نہیں ہیں قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

🖈 يد الله فوق ايديهم. ( سورة الفتح ، آيت تمر 10)

ترجمه - "فداكا باتعان كے باتعوں برے-"

قرآن بنی کے لیے عقل کا استعال اورا یمان کی منزلوں کو طے کرنا پڑتا ہے۔اللہ مجسم نہیں ہے۔قرآن میں اللہ کے ہاتھ چیرے اور آنکھوں کا ذکرانسانی اجزائے جسم کی طرح نہیں ہے۔

## (Relation Between Man and Allah) الله اورانيان كورميان تعلق

اسلام میں الله کا تصور ایک اہم اور بنیادی عقیدہ ہے۔ اس تصور اور عقیدہ ہی سے انسان اور الله کے درمیان خصوصی تعلق یارشتہ قائم ہوتا ہے اور بیدرشتہ عابد اور معبود کا ہے۔ اسلام میں الله اور انسان کے درمیان تعلق کو خصوصی اہمیت حاصل ہے۔ اس تعلق ہی کی بنا پر انسان زمین پر اس کا نائب اور خلیفہ ہے۔ اللّٰہ کی صفات کی جھلک انسان میں پائی جاتی ہے۔ اللّٰہ خود بھی بہترین صفات کی جھلک انسان میں پائی جاتی ہے۔ اللّٰہ خود بھی بہترین صفات کا مالک ہے اس نے انسان کو بھی بہترین صورت میں پیدا کیا ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے:

الانسان في احسن تقويم ٥ (سورة التين، آيت نمبر 4)

رجمدند اورجم فانسان كوبهترين صورت ميل پيداكيا -

الله تعالی اپنے بندوں پرفضل کرتا ہے۔ رحم کرتا ہے۔ ہدایت دیتا ہے اور تلقین کرتا ہے۔ کی شخص کا راہ راست پر چلنا، بہتر زندگی گزارنا، اسلامی تعلیمات پڑمل پیرا ہونا، اپنی صلاحیتوں کو استعال کرنا اور لوگوں کے کام آنا، بیسب الله کافضل ہے۔ وہی کسی کو ایسی طاقت عطا کرتا ہے جس کی بناء پروہ و نیا میں شبت اقدار کی پاسداری کرتا ہے۔قرآن مجید میں اللہ کا ارشاد ہے۔

لله يؤتيه من يشاء. (سورة الجمع، آيت تمبر4)

ترجمه: "نيه الله كاففل بوه جع جابتا بعطاكرتاب"

الله تعالی نے انسانوں کی رشد وہدایت کے لیے انسانوں ہی میں ہے رسول بھیجے کیونکہ انسانوں کی رہنمائی انسان ہی کرسکتا ہے۔ اس طرح رسول بھی انسان اور بشریعنی بندے ہی تھے۔ اللہ کا پیغام فرشتوں کے ذریعے آتارہا۔ یہ پیغام اللہ کے رسول اپنی امت کو دیتے رہے۔ رسالت اللہ تعالی کافضل ہے اور ایک عظیم عطیہ ہے جو اللہ اپنے خاص بندوں کو عطاکر تا ہے۔ اس سے بھی اللہ کا انسان سے تعلق یا رشتہ کا پہتہ چلا ہے۔

الله لامحدود صفات كاما لك ہے۔اس كى وسعت اور بڑائى انسان كے بجھنے كے بس كى بات نہيں ہے كيونكہ انسان محدود ہے اور الله لامحدود۔اپنا پيغام لوگوں تک پہنچانے كے لئے الله تعالى نے رسول بھیج جو بنيادى طور پر انسانوں ہى میں سے تھے۔وہ افضل واعلیٰ اور برتر صفات كے مالك تھے جواللّٰہ كا پيغام لوگوں تک پہنچاتے تھے۔قرآن مجيد ميں ارشادہے۔

الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم

ترجمہ:۔ "اورا تاری ہم نے تھے پر یہ یادواشت کرتو کھول دے لوگوں کے سامنے وہ چیز جو اِن کی طرف نازل کی گئے ہے۔"
(سورۃ النحل، آیت نمبر 44)

الله اورانسان کا آپس میں تعلق کا نئات میں موجود تمام کلوقات ہے تعلق ہے۔انسان سوچتا ہے، ذبمن رکھتا ہے، الله پرایمان لاتا ہے،
اس کی عبادت کرتا ہے، اس لئے وہ اشرف المخلوقات ہے۔الله ہے انسان کا تعلق الله کو مانے سے شروع ہوتا ہے، اس کو مانے والا اطمینانِ
قلب، اکسار، وسعت نظر، پر ہیزگاری، عزم وہمت، شجاعت، استقامت، عزت نفس، عدل وانصاف، رحم اور پختہ ارادے کا مالک بن
حاتا ہے۔

## اسلام مين حقوق العباد ، فرائض اورمعا شرقي انصاف

Human Rights, Responsibilities and Social Justice in Islam

انسانی زندگی انتہائی کھن مراحل ہے گزر کر اپنی تیمیل کو پہنچتی ہے۔ زبر دستوں اور زبر دستوں کی اس دنیا میں کی جینے کاحق ملنا حکمت خداوندی کا نتیجہ ہے۔ زندگی اللّٰہ کاعطا کردہ عطیہ ہے۔ اس سے استفادہ کرنا اس کی نعمتوں کا اعتراف کرنے کے مترادف ہے۔

#### اسلام ميس انساني حقوق كامفهوم واجميت

Meaning and Importance of Human Rights in Islam

ارکانِ اسلام توحید ، نماز،روزہ،زکوۃ اور حج کو مانے اور پورا کرنے کو حقوق اللہ کہا جاتا ہے۔ جبکہ مخلوقات لیعن والدین، بچوں، مسابول،مسافروں، وغیرہ کے لئے حقوق العباد ہیں۔

اسلام میں ہرجاندار کا احساس کرنا، مصیبت سے نجات دلانا، اپنااور دوسروں کے آرام کا، خیال رکھنا، انسان، حیوانات تی کہ نباتات کو بھی تکلیف ندوینا ۔ حضور پاک نے بھی دار درخت کو بلاوجہ کا شخے ہے منع کیا ہے۔ درخت لگانا اسلام میں کارٹو اب سمجھا گیا ہے۔ حضور پاک نے فرمایا جو مسلمان کوئی درخت لگانے والے کو ملتاہے۔ فرمایا جو مسلمان کوئی درخت لگانے والے کو ملتاہے۔ (بخاری وسلم)۔

اسلام میں دیگرانسانوں کے حقوق کے علاوہ خودانسان کا اپنے او پر بھی حق ہے۔ حضور پاک نے فرمایا۔

"بيشك تيرى جان كالتحيد پرت به - تير بدن كالجى تجه پرت بادر تيرى آئكمول كالجى تجه پرت ب-" (صحح بخارى)

اس حدیث مبارک کامنہوم ہے کہ ہرانسان کا اپنے اوپراتنا زیادہ حق ہے کہ وہ اعتدال اور میاندروی ہے کام لے۔انسانی جسم کا ہر عضو جس غرض کے لئے پیدا کیا گیا ہے، اس سے اعتدال کے مطابق کام لیاجائے۔ ندزیادہ اور ند بہت کم ۔ہاتھ، پاؤں ، زبان آنکھ، کان غرضیکہ ہر عضو کو اتنا استعال میں ندلایا جائے کہ وہ ناکارہ ہوجائے اسلام میں انسانوں کے حقوق میں سب سے پہلے خودانسان کا اپناحق ہے۔ پھر قریب ترین عزیز کا پھر پڑوی ودیگر عوام الناس کی باری آتی ہے۔

اسلام میں حقوق کی بیصورت حال ہے کہ اس سے انفرادی اور اجتماعی بھلائی پھیلتی ہے۔ یہی اسلام کا سب سے بڑا پیغام ۔ کہ محبت بھلائی ، بھائی جا رہ اور بھر ردی حقوق دینے سے بوری قوم میں پھیل جائے۔

حقوق جب حاصل ہوں تو انسان کا حوصلہ بلند ہوتا ہے، اس کی حیثیت متند ہوتی ہے، وہ معتبر اور قابل احترام بنتا ہے کسی طالب علم کو اگر تعلیمی ادارے میں داخلہ لینے اور اس کی اشیاء استعمال کرنے کا حق ہے۔ تو اس کا فرض بھی بنتا ہے کہ وہ ان اشیا کو شرقوڑے۔ ان کی حفاظت کرے۔ای طرح اساتذہ سے تعلیم حاصل کرنے کا حق ہے تو ان کا احترام کرنا۔ان کا کہا ماننا طلبا وطالبات کا فرض بھی ہے۔

اسلام میں انسان کے حقوق وفرائض بردی تفصیل اور گہرائی ہے بیان ہوئے ہیں۔ یہ وہ حقوق وفرائض ہیں جو اسلام نے لوگوں کو تفویض کیے ہیں۔ یہ وہ حقوق دینے اور فرائض ادا کرنے سکھائے تفویض کیے ہیں۔ یعظم اسلام حضرت محمد علیقے نے ان سہری اصولوں پڑمل کر کے دکھایا ہے۔ حقوق دینے اور فرائض ادا کرنے سکھائے ہیں۔ صحابہ کرام منظفائے راشدین اور دیگراکا ہرین نے ان سہری اصولوں پڑمل کر کے دیگر اقوام سے منظر داور ممتاز حیثیت حاصل کی۔ یوں تو

ہر ند ہب میں انسانوں کو حقوق دیے مجھے ہیں۔لیکن اسلام نے اس دور میں بیر حقوق عطا کیے جب انسانی معاشرہ کمل طور پر جہالت اور ظلمت کا شکار تھا۔

اسلام من ديے محے چندايك عوى حقوق درج ذيل بين:

زندگی کاحق: اسلام نے مسلمانوں کوآپس میں اور دیگر اقوام کے ساتھ صلح وصفائی اور بھلائی سے رہنے کی تلقین کی ہے۔ ہرایک کو جینے کاحق ہے۔ اسلام دوسروں کی زندگی کا احترام کرنے کی تلقین کرتا ہے۔ حضور پاک نے ہمیشہ لوگوں کا احترام کیا اور مسلمانوں کو احترام کرنے کی ہدایت کی ۔جو کفاران پرظلم کرتے تھے، اُن ہے بھی حسن سلوک ہے چیش آئے۔ وہ عورت جوآپ کی راہ میں کا نئے بھیرتی تھی اس سے بھی جملائی سے چیش آئے۔ وہ طاکف کی ہتی جس کے باسیوں نے آپ کولہولہان کر دیا تھا، ان کے لئے بھی دعائے خیر کی۔ اسلام ہرکی کو احترام اور جینے کاحق ویتا ہے۔

حق ملکیت: اسلام نے لوگوں کواپی ذاتی اشیار کھنے کاحق دیا ہے۔گھر،لباس،اشیائے ضرورت اور دیگر سامانِ حیات کی ملکیت کاہر کسی کوحق دیا ہے۔ بنیادی طور پر تو ہرشے کا مالک وخالق اللّٰہ تعالی ہے لیکن وہ اپنے بندوں کے فائدے اور سہولت کے لئے حق ملکیت کو جائز قرار دیتا ہے۔

حق تعلیم: ہر خص کو تعلیم حاصل کرنے کا حق ہے۔ علم حاصل کرنا ہر مسلمان مردادر عورت پر فرض ہے۔ مثلاً جنگ بدر میں قید کئے گفار میں سے جو پڑھے لکھے تھے ان کواس شرط پر آزادی دینے کا تھم فر ما یا گیا کہ مسلمانوں کو تعلیم دیں۔ اس سے حق تعلیم کا اندازہ ہوتا ہے۔ قرآن مجید جب حضوریاک صلی اللہ علیہ والہ وسلم پرنازل ہونا شروع ہوا تو سب سے پہلی دی ہتی ۔

اقرباسم ربك الذي خلق ٥ (سورة العلق ، آيت تبر 1)

رجمند "ردهايدب كنام عجل فيداكيا"

حق آزادی: اسلام میں دیگر فداہب سے بڑھ کرانسانوں کوآزادی کاحق دیا گیا ہے۔اسلام سے قبل عرب میں غلام رکھنے کا رواج عام تھا۔اسلام نے غلاموں کوآزاد کرنے کی تعلیم دی۔حضور پاک کے آزاد کردہ غلام حضرت بلال جبثی تاریخ اسلام میں عظیم مؤذن قرار دیئے جاتے ہیں۔

حضرت عراکی مقدمے میں تصریح کرتے ہیں۔اسلام میں کی شخص کوعدل کے بغیر قیدنہیں کیا جاسکتا۔ (موطاامام مالک)
اسلامی تعلیمات کے اثرے مسلمان حکران ، محابہ کرام اور خلفائے راشدین کی زندگی میں حق آزادی کی متعدد عملی مثالیں ملتی ہیں۔
ایک دفعہ حضرت خباب جو غلام تھے مگر بڑے درجہ کے صحابی تھے حضرت عمر ہے لئے آئے تو آپ نے ان کوعزت واحر مے اپنے وقید میں بھایا اور فرمایا ایک شخص کے علاوہ کوئی دوسرااس جگہ کا مستحق نہیں ہے۔لوگوں نے پوچھا وہ کون ہے؟ حضرت عمر نے فرمایا بلال اللہ منداک حاکم)

آزادی ہے مرادزندہ رہے، بولنے اور لکھنے کی آزادی ہے۔ اسلامی اصولوں کے مطابق ہر طرح کی آزادی ہے لیکن اس میں اس بات کا لحاظ رکھا جاتا ہے کہ آزادی سے فائدہ حاصل کرنے والا اگر مسلمان ہے تو اپنی حدود سے باہر نہیں نکلے گا۔ حقوق العباد: اسلام مین عموی حقوق کے ساتھ خصوص حقوق پر بے حدز در دیا گیا ہے کہ انسان سے خصوصی حقوق ہر حالت میں لاز ما پورے کرے مقوق العباد پورے کرنے سے انسانی زندگی سکون واطمینان سے گزرتی ہے۔ سیاوات اور رواداری سے خوشگوار ماحول پیدا ہوتا ہے۔ جس طرح حقوق العباد پورے کرنا بھی مسلمان ہونے کی نشانی ہے۔ جس طرح حقوق العباد پورے کرنا بھی مسلمان ہونے کی نشانی ہے۔

حق سے مرادوہ ضرورت، حاجت اور اختیار ہے جوکی کوکی سے ملتا ہے مثلاً ہرکی کو ندہ رہنے کاحق ہے۔اس سے مراد ہے کہ ہرکی کو جینے کی ضرورت، حاجت اور اختیار نے نے اختیار نہ کیا جائے بلکہ جینے کی ضرورت، حاجت اور اختیار نہ کیا جائے بلکہ اس مرورت، حاجت اور اختیار نہ کیا جائے بلکہ اس مرح اسے بیافتیار حاصل ہے تواس کو مزید تقویت دی جائے کی ایک بات کا خیال رکھا جائے کہ جس کاحق ہوجاتی ہے۔

اسلام میں انسانوں کے حقوق کے لئے اصطلاح حقوق العباد استعمال ہوتی ہے۔ یوں تو حقوق العباد کی ایک لمبی فہرست ہے۔ ہر درجہ ونوعیت کے دشتہ کا مرتبہ کے مطابق حق ہے۔ ان میں سے چندا کیے حقوق العباد درج ذیل ہیں۔

شخصی/ذاتی حقوق۔والدین کے حقوق \_اولاد کے حقوق \_میاں ہوی کے باہمی حقوق \_رشتہ داروں کے حقوق \_اساتذہ کے حقوق۔ ہمسابوں کے حقوق \_مسافروں کے حقوق \_غیرمسلموں کے حقوق \_

ابان حقوق کی مختصراً وضاحت کی جاتی ہے۔

تشخصی/ ذاتی حقوق: جیے کہ اس سے قبل ذاتی یا شخص حقوق کا ذکر کیا گیا۔ اس سے مرادیہ ہے کہ چھن کوسب سے پہلے اپنی ذات پر ابناحت پوراکر ناچاہے ۔ اپ جسم وجان کو آرام دسکون مہیا کرنا، خود کاحق ہے۔ اپنی ضرور تیں اور حاجتیں جائز طریق سے پوراکر ناتخصی یا ذاتی حق ہے۔ ہر شخص کو اپنا ہر لحاظ سے خیال اور دھیان رکھنا چاہئے ۔ اسلام میں اپنی شخصیت بنانا، اسلام طریقوں پڑل پیرا ہونا، اسلامی تعلیمات ابنانا، ذاتی حقوق کے ہی زمرے میں آتا ہے۔ اپنی قابلیتوں، صلاحیتوں اور اہلیتوں کو استعال کرنا بھی ذاتی یا شخصی حق ہے۔

والدين كحقوق: والدين كے لئے دعائے مغفرت ان كاحق ب

🖈 ربنا اغفرلی والوالدی (سورة ایراتیم 41)

ترجمه: "اے میرے پروردگار جھےاور میرے ال باپ کو پخش دے۔"

اسلام میں والدین کے حقوق کواہم اور ضروری قرار دیا گیا ہے۔ والدین کی عزت، خدمت اور اطاعت ہر حالت میں کرنا ان کاحق ہے۔ بیت اللہ تعالیٰ نے والدین کوان کی اولا دیر دیا ہے۔ والدین کے حقوق کی اہمیت کا انداز واس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ ایک مختص حضور پاک کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ یارسول اللہ ! میں مالدار اور صاحب اولا دہوں۔ کیا میرے والدین بھی میرے مال کے محتاج ہیں۔ حضور پاک نے فرمایا!'' متم بھی اپنے باپ کا مال ہوا ور تمہار اسب اٹا شیمی۔'' (ابوداؤر)

ایک مخص صفور پاک کی خدمت میں حاضر ہوا اور دریافت کرنے لگایار سول اللہ ! والدین کا اولا دیر کیا تق ہے؟ حضور پاک نے فرمایا! "وہ تیرے لئے جنت بھی ہیں اور دوڑ نے بھی '(ابن ماجہ)اس حدیث مبار کہ سے واضح ہوتا ہے کہ والدین کا حق ہے کہ اولا وان کی خدمت

کرے اور خدمت کرنے سے جنت ملے گی کیکن خدمت نہ کرنے اور نافر مانی کرنے اور عزت و تکریم نہ کرنے سے دوزخ ملے گا۔ والدین میں ماں کا درجہ والد کی نبیت زیادہ ہے۔ اسلام میں مرتبہ کے لحاظ سے حقوق کو ترتیب دیا جا تا ہے۔

ماں کا مرتبہ: ماں کی خدمت کرتا، اولا د پر ماں کا حق ہے۔ ماں دنیا ہیں تمام اعزہ وا قارب نے زیادہ عزت واحر ام کے لائق ہے۔ ماں اپنج بھی کو بھی انٹی اور بعد از پیدائش اور بعد از پیدائش ہر لحاظ ہے متعدد مشکلات کے باوجود پالتی ہے۔ ماں تمام تم کی تکالیف کو برداشت کرتی ہے اس لئے اس کا مرتبہ باپ کی نبیت زیادہ ہے۔ ایک دفعہ ایک شخص صفور پاک کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ! میرے حس سلوک کا سب سے زیادہ سے قرارہ سے تارہ وہ ہے۔ ایک دفعہ ایک شخص صفور پاک نے فرمایا تیری ماں۔ اس نے تیسر کی دفعہ وہ چھا تو حضور پاک نے فرمایا! تیری ماں اس شخص نے تین دفعہ ہو چھا تو حضور پاک نے نینوں مرتبہ ماں کا حق بتایا جب اس فحض نے چھی بار ہو چھا کہ اس کے بعد کون؟ تو حضور پاک نے فرمایا تیرا باپ اور اس کے بعد مرتبہ وار دیگر دشتہ دار۔ (بخاری وسلم) اس واقعہ سے ماں کے حق کے بارے ہیں سب سے بڑے مرتبے کا پید چھانے۔

ماں کے اولاد پرتن کے بارے میں مزید ایک واقعہ سے وضاحت ہوتی ہے۔ ایک صحافی نے حضور پاک کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کیا یارسول اللہ ایمیں جراد میں شرکت کرنا چا ہتا ہوں اور مشورہ حاصل کرنے کے لئے حاضر ہوا ہوں ۔حضور پاک نے فرمایا ''کیا تہاری ماں زندہ ہے'' ۔ سحافی نے عرض کیا ہاں ۔حضور پاک نے فرمایا تو اس کی خدمت میں گے رہو۔ جنت اس کے پاؤں کے پاس ہے۔'' (الترغیب والتر بہب للموزی)۔

باپ کا مرتبہ: ماں کے بعد دوسرابرا درجہ یا مرتبہ باپ کا ہے۔اسلام میں باپ کا احترام اولا دیرلازم بتایا گیا ہے۔ یعنی باپ کا بیتن ہے کہ اولا داس کی عزت دکتر یم ،احترام اور ضدمت کرے۔

مال کے ساتھ باپ مرتبہ کے لحاظ سے بچول کے لئے محن استی ہے کہ بچول کی نشو ونما اتعلیم و تربیت اور پالنے پوسے میں اہم کردارادا کرتا ہے۔

اولا و کے حقوق: اسلام میں جس طرح والدین کے حقوق اولا و پر ہیں اس طرح اولا دکے حقوق بھی والدین پر ہیں۔اسلام سے بل مفلسی اوردیگر وجوہات کی بنا پر اولا دکولل کر دیا جاتا تھا۔ بیٹیوں کو زندہ در گور کر دیا جاتا تھا۔لیکن تعلیمات اسلام میں اولا دلیعنی بچوں کو زندگی ،علاح، رہائش،لباس، بنیا دی ضروریات بعلیم و تربیت، اور بیار و مجت کے حقوق حاصل ہیں۔ قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ:

"اورنہ مار ڈالوائی اولاد کومفلس کے خوف ہے۔ہم روزی دیتے ہیں ان کواورتم کو بے شک ان کا مارنا بردی خطاہے "\_(سورۃ الا سراء-31)

حضور پاک سے ایک دفعہ ایک محابی نے بوچھا کہ یا رسول اللہ اسب سے برا گناہ کون سا ہے آپ نے فر مایا! شرک محابی نے دوبارہ بوچھا کہ اس کے بعد تو آپ نے فر مایا! شرک محابی ادلاد کو دوبارہ بوچھا کہ اس کے بعد تو آپ نے فر مایا!" تم اپنی ادلاد کو دوبارہ بوچھا کہ اس کے بعد تو آپ نے فر مایا!" تم اپنی ادلاد کو اس خوف سے مارڈ الوکہ وہ تمہارے کھانے میں حصد شائے گی اسلام میں ادلاد کے اپنی میں باہمی حقوق بین ہے میں کا میال بیوی کے آپس میں باہمی حقوق پر زور دیا گیا ہے کیونکہ ان دونوں کے فیکوار میال بیوگ کے با جمی حقوق ن

82

تعلقات ہی کی وجہ سے گھر کا ماحول اور خاندان کی تربیت بہتر ہو عتی ہے۔قرآن مجید میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

''اورعورتوں کا بھی جن ہے جیسا کہ مردوں کا ان پرخن ہے۔ دستور کے موافق مردوں کوعورتوں پرفضیلت ہے''۔ (سورۃ البقرہ) حضور پاک کا ارشاد ہے کہتم میں سے بہتر وہ مخص ہے جواپنی بیوی کے ساتھ اچھا ہے۔'' اسلام میں بچوں کی تربیت اور گھر کو جنت بنانے کے لئے میاں بیوی کوآلیں میں خوشگوار تعلقات رکھنے کے لئے باہمی حقوق کی ادائیگی کی تلقین کی ٹی ہے۔

رشته دارول کے حقوق: عزیزادقارب کے حقوق بھی اسلام میں بیان کے گئے ہیں قرآن مجید میں ارشاد ہے" رشتہ دارکواس کاحق دو۔" (سورۃ الاسراء۔26)

حضور پاک کاارشاد ہے' رشتہ دار سے تعلق تو ڑنے والا جنت میں داخل نہ ہوگا''۔

الل خاند کے بعدسب سے اہم رشتہ دار ہیں۔اپ رشتہ داروں ،عزیز دا قارب کا خیال رکھنا ان کاحق ہے۔اگرآپ صاحب ر وت ہیں اور کچھ رشتہ دارغریب ہیں تو آپ پرلازم ہے کہ سب سے پہلے ان کی مددکریں۔

اسا تذہ کے حقوق: اسلام میں اساتذہ کے حقوق کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔ شاگردوں کو تلقین کی گئی ہے کہ وہ اپنے استاد کا احرّام کرے۔ اساتذہ کا رتبہ بہت بلند ہے حضور پاک صلعم کا ارشاد ہے۔ '' جھے معلم بنا کر بھیجا گیا ہے''۔ اساتذہ ہی انسانوں کی صحیح سمت میں تربیت کرتے ہیں توعظیم قوم بنتی ہے۔ استاد کی حیثیت بیان کرتے ہوئے حضور پاک صلعم نے فرمایا'' تیرے تین باپ ہیں ایک وہ جو تجھے وجود میں لایادوسراوہ جس نے تجھے اپنی بیٹی دی اور تیسراوہ جس نے تجھے علم کی دولت سے مالا مال کیا۔''

استاد کا احر ام شاگردوں پراس کاحق ہے۔

ہمسالیوں کے حفوق : اسلام میں بردسیوں سے حن سلوک سے پیش آنے کا درس دیا گیا ہے۔ بردسیوں سے اچھا برتا وان کا حق ہے۔ رشتہ دار بردی ،غیررشتہ دار بردی خواہ وہ غیرمسلم ہی ہوں اور وہ بردی جن سے عارضی طور پر تعلقات قائم ہوئے ہوں۔ان سب کا احترام کرنے سے معاشر سے میں خوشگواری میں اضافہ ہوتا ہے۔

مسافرول کے حقوق: مسافر بھی ایک طرح کے پڑوی ہوتے ہیں خواہ ان سے عارضی طور پر سفر کے دوران میں تعلق پیدا ہوتا ہے۔ قرآن نے اس کوصا حب الجعب (پہلووالا) کہا ہے، اس لئے مسافروں کا اپنے ساتھی مسافروں پر حق ہے کہ وہ ایک دوسرے کا احرّ ام کریں اور ضرورت کے وقت مددکریں۔

غیر مسلموں کے حقوق: غیر مسلموں سے اچھے برتا دُاور حسن سلوک کا ذکر کیا گیا ہے تا کہ وہ آپ کے ساتھ بہتر طور پر پیش آئیں۔ ند ہب کا مقصد اور اہمیت معاشر تی فلاح و بہبود اور بھلائی پھیلانا ہے۔اس لئے اگر کسی ملک میں غیر مسلم آباد ہوں تو ایک شہری کی حیثیت سے ان کو بھی دیگر شہریوں کی طرح وہ تمام حقوق حاصل ہیں جو مسلمانوں کو دیئے گئے ہیں۔شہری کی حیثیت سے ان کا احترام کرنا مسلمانوں کا فرض

-4

فرائض (Responsibilities)

اسلام میں جہاں حقوق انسانی کی بات کی گئی ہے وہاں انسانوں پر ذمہ داریاں بھی لاگو کی گئی ہیں۔ انہی ذمہ داریوں کوفرائف کہتے ہیں جھوق مضرورت اور حاجات پوری کرنے کے لئے ہوتے ہیں جب کہ ذمہ داریاں یعنی فرائف دوسرے کا احرّام، احساس اور تنظیم ورّتیب اور نظم ونسق کے لئے ہوتے ہیں حقوق وفرائض کا ایک دوسرے سے چولی دامن کا ساتھ ہے۔

اسلام میں جہاں حقوق دیے گئے ہیں وہاں ذمہ داریاں بھی سونی گئی ہیں۔ ذمہ داریاں لینی فرائض نبھانے سے معاشرے میں بہتری اور بھلائی پھیلتی ہے۔ انفرادی اور اجماعی طور پر معاشرتی اصلاح ہوتی ہے۔ انہی ذخیرداریوں کو اخلاق حسنہ بھی کہا جاتا ہے۔ مسلمانوں کے لئے اخلاقی اقدار کی یاسداری یقینا نم ہی فریضہ ہے۔

ملمانوں کواسلام نے لاتعداد فرائض سونے ہیں۔ان میں سے چندایک بدہیں۔

ايمانداري، رواداري، ايفاع عهد، سچائي، احترام إنسانيت، رزق حلال، عدل وانصاف، ايثار وغيره

اسلام نے مسلمانوں کوایمانداری ، دیانت داری سچائی اور عدل وانصاف سے تمام تر معاملات پورے کرنے کی ہدایت دی ہے۔معاشی اور معاشرتی ماحول میں امانت، دیانت اور سچائی کواپنانا چاہئے۔قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ ''بے شک اللہ تم کوفر ما تا ہے کہ پہنچا دو امانتیں امانت والوں کو۔''(سورة النہا)

حضور پاک اس کی عملی مثال تھے۔اس لئے ان کوصادق اورا بین پکارا جاتا تھا۔ حضور پاک نے فرمایا کہ بچائی انسان کوآفت سے محفوظ رکھتی ہے اور جھوٹ اسے بتاہ کرڈ التا ہے

ای طرح عہد کو نبھانا، وعدہ کر کے پورا کرنامعاشرتی فلاح و بہود کے لئے نبایت ضروری ہے۔قرآن مجید میں الله تعالیٰ کا فرمان ہے: ''اور اللّٰہ کاعہد پورا کرویتم کو بیتم کردیا ہے تا کہتم تھیجت پکڑو' (سورۃ الانعام)

حضور پاک نے فرمایا:

الادين لمن لاعهد له

ترجمه: "جےوعدے کا پاس بیں اس میں دین بیں۔"

عدل وانساف میں گواہی کا برنامل وخل ہے۔ اسلام میں لوگوں کو تلقین کی گئی ہے کہ کچی گواہی دو۔ عدل وانساف کی وجہ سے معاشرتی توازن پیدا ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے۔

''اے ایمان والو کھڑے ہوجایا کرواللہ کے واسطے انصاف کی گواہی دینے اور کسی قوم کی دشنی کے باعث انصاف کو ہر گزنہ چھوڑو۔ عدل کرو۔ یہی بات زیادہ نزدیک ہے تقویٰ کے۔'' (سورۃ المائدہ ۸)

احرام انسانیت بھی مسلمانوں کی اہم ذمدداری یافرض ہے۔ مسلمانوں پرلاگوہوتا ہے کدوہ انسانیت کی بھلائی کے لئے جملہ معاملات میں احرام کو مدنظر رکھیں۔ احرام قانون، احرام زندگی اور احرام نظام اسلام پھل پیرا ہونا چاہیے۔ ایٹار اور قربانی سے زندگی گزار نی چاہیے۔

مسلمانوں کا اہم فرض ریجی ہے کہ رزق حلال کمایا جائے ۔لوث ماراورد حوکہ دبی سے کمائی ہوئی دولت وروزی میں برکت نہیں رہتی۔ اللّٰہ تعالیٰ نے سورۃ المومنون میں ارشاد فرمایا ہے:

> "کھاؤستھری اشیااور کام کرو بھلا" ای طرح تمام انسانوں کو تلقین فرمائی گئ

"ا الوكو: كهاؤز مين كي چيزوں ميں سے حلال پاكيز،" (سورة البقره)

"اے ایمان والو کھاؤپا کیزہ چڑیں جوروزی دی ہم نے تم کو" (سورة القره)

"اورنه کھاؤ مال ایک دوسرے کا آپس میں ناحق" (سورة البقره)

جان و مال وعزت وآبر و کا تحفظ کرنا بھی ہر مسلمان کا فرض الالین ہے۔ تعلیم حاصل کرنا اور بچوں کی میچے تعلیم و تربیت کرنا بھی فرض ہے۔
اسلام میں جس طرح فرائض پورے کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ اس طرح مسلمانوں کا بیبھی فرض ہے کہ جموٹ، غیبت، چوری، گالی گلوچ و
دیگرر ذائل ہے بچیں ۔مسلمان مرداور عورت پر فرض ہے کہ زندگی کو اپنے اور دوسروں کے لئے خوشگوار بنائے منع کی گئی اشیا اور کا مول سے
پر ہیز کرے۔ برائی سے نفرت کرے۔ تفرقہ نہ ڈالے۔ اس طرح حدیث مبارک ہے کہ ''مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے
مسلمان محفوظ ہوں۔''

اسلام میں معاشرتی انصاف (Social Justice in Islam)

معاشرہ ہروقت بدلنے والے ساجی تعلقات کا تانا بانا ہوتا ہے۔ جب افراد کے درمیان ساجی تعلقات پروان چڑھتے ہیں توعلم وفن، رسوم ورواج ،اخلاق وعادات اورعقا کدواقدار بھی ساتھ ساتھ شوونما پاتے ہیں۔

معاشرہ عربی زبان کا لفظ ہے جس کے لغوی معنی مل جل کررہنے کے ہیں۔معاشرے سے مرادلوگوں کی ایسی گروہ بندی ہے جواپنے مشتر کہ مفادات کی خاطر وجود میں آتی ہے۔معاشرے کے افراد میں وحدت عمل ، فکری ہم آ جگی ، وہی کیے جہتی کا ہونا ضروری ہے۔ بعض اوقات معاشرہ جغرافیا کی حدود کا پابند نہیں ہوتا جیسے بین الاقوامی تنظیمیں اور ند ہب کی بنیاد پر قائم معاشرہ وغیرہ۔

معاشرے میں رسوم وروایات کا اثر صرف افعال وحرکات پرنہیں ہوتا بلکہ بیافراد کے اخلاق وعادات پر بھی اثر انداز ہوتے ہیں۔ ہر معاشر ہے میں افرادکواپی اپنی حیثیت کے مطابق کرداراداکرنا ہوتا ہے جیسی کسی کی حیثیت ہوتی ہے اس سے اس قتم سے کردار کی توقع کی جاتی

مسلم معاشرہ: مسلم معاشرے سے مرادابیا معاشرہ ہے جس کی ساسی زہی معاشرتی اور معاشی بنیادیں اسلامی اصولوں کے مطابق رکھی گئی ہوں۔ مسلم معاشرے میں ہر شعبہ زندگی قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق قائم کیا گیا ہے۔ جس کے افراد کا ہرعمل اسلامی تعلیمات کی عکاسی کرتا ہے۔

مسلم معاشرے میں افراد فکروعمل علم ونن، رسوم ورواج ، اخلاق وعادات ،اعتقادات عقائد واقد ارغرضیک تمام تر اصول اسلای تعلیمات کے مطابق بنائے جاتے ہیں اور ہرفر داسلامی طرز زندگی کا پیکر ہوتا ہے۔

انفرادیت: مسلم معاشرہ کی نشو ونما اشاعت اسلام ہے ہوئی۔ مسلمان جہاں کہیں بھی گے وہ اعلیٰ وبرتر اسلامی معاشر تی اقد اراپ ساتھ کے کر گئے ہی وجبھی کہ مسلم معاشرہ دوسرے معاشروں کی نسبت نمایاں اور منفر دہوتا ہے۔ مسلم معاشرے میں طرز زندگی کو تر آئی تعلیمات کے مطابق ڈھالاجا تا ہے۔ ابتدا میں مسلمان قوم کے معاشر تی انساف واقد ارکا خوب جرچا ہوا اور لوگ مسلم معاشرے میں شامل ہوتے چلے گئے۔ اطاعت اللی : مسلم معاشرے کی ایک اہم خوبی ہے کہ معاشر تی لحاظ ہے لوگوں کو یہ تعلیم دی جاتی ہے کہ خدا کی زمین پرخدائی قانون لاگوہوتا۔ کسی فرد یا باوشاہ کی بجائے خدائے برتر کے سامنے بحدہ ریز ہوا جاتا ہے۔ اسلام کے لغوی معنی اطاعت اور کھل سپر دگی کے ہیں۔ انساف کا تقاضا ہے کہ معاشرے میں امن وسلامتی اور آشتی پائی جائے۔ اسلامی قانون کے سامنے بھکے اور اس کی اطاعت کرنے ہی کا نام اسلام ہے۔ جب خدا کی زمین پرخدا کے قانون کی حکومت ہوتو انسان کی شخصیت پردان پڑھتی ہے۔ معاشرتی انساف مہیا ہوتا ہے۔ اسلام کے اسلام معاشرے میں اطاعت خدادندی کے ذریعے مسلمان کی معاشرتی مقاشرتی مقاشرتی ما قانون کے معاشرتی انساف میں اطاعت خدادندی کے ذریعے مسلمان کی معاشرتی مقاشرتی مقاشرتی مقاشرتی ما قانون کی اطاعت خدادندی کے ذریعے مسلمان کی معاشرتی مقاشی وزئی اور فرا بھر قونی ہوتی ہوتا ہے۔ اسلام معاشرتی مقاشرتی مقاش قانون کی اطاعت کو اسلام ہوتا ہوتی ہوتا ہوتا ہے۔ اسلام معاشرتی مقاشرتی مقا

مسلم معاشرہ وہ معاشرہ ہے جس میں مساوات، اخوت، بقائے باہمی، احترام انسانیت اور دواداری کی مملی مثالیں قائم کی جاتی ہیں۔
حضرت محمد علی ہے نہ بینہ میں ایے معاشرے کی بنیاد ڈالی جس نے بی نوع انسان کوسیاس، ساجی اور انسانی کیے جہتی کا درس دیا۔
قانون کی بالا دستی: مسلم معاشرے میں قانون کی بالا دہتی برقر اررکھی جاتی ہے جق کے مطابق فیصلے کرنا سب سے بروی اور افضل عبادت ہے۔قاضی عدالتوں کے قیام سے معاشرے میں عدل وافساف کے ذریعے احکام الی کو پورا کیا جاتا ہے حضور پاک سے کے کا فرمان ہے کہ ''جس قاضی نے فتی کو بحد کر صحح فیصلہ کیا وہ جنت میں جائے گا۔'' حضور پاک علی معیار قائم کی بالادی کی الی مثالیں قائم کیں جوآنے والے حاکموں اور ذمہ دارلوگوں کے لئے مشعل راہ ہیں۔

مسلم معاشرے میں معاشرتی انساف کے لئے اوٹی نج کانہیں بلکہ عزت و تکریم اور تقوی کا خیال رکھا جاتا ہے۔ فیصلے کے وقت اللّٰہ کی نگاہ میں ہرکوئی برابر ہے۔ حضور پاک تالیہ کے دست مبارک کی ایک چیٹری ہے ایک صحابی کو ہلکی می خراش آگئی اور تکلیف کا اظہار کرنے پر حضور پاک تالیہ نے اپنی پشت مبارک سے کپڑاا ٹھا کر صحابی ہے فرمایا کہ" بدلہ لے لو۔"

معاشرتی فلاح و بہبود: مسلم معاشرے میں افراد کومنظم کیا جاتا ہے۔معاشرتی فلاح و بہبود کی خاطر انہیں بھلائی کے کام کرنے کی تلقین کی جاتی ہے۔ باجماعت نماز اداکرنے پراس لئے زور دیا گیا ہے کہ ایس میں میل جول ہوسے۔

حضوم الله کاار شاد ہے کہ 'وہ مسلمان نہیں جواپنا پیٹ بھرے لیکن اس کا پڑوی بھوکا سوئے۔' حدیث شریف میں آیا ہے کہ ' مل جل کر رہو۔ آپس میں مت کٹ مرور ورمروں کے لئے آسانیاں پیدا کرو۔ مشکلات مت پیدا کرو۔''

مسلم معاشرے میں معاشرتی انساف کا تقاضا ہے کہ معاشرتی فلاح وبہود کی خاطر لوگوں کوخوشگوار ماحول مہیا کیا جائے۔معاشی ناانسافیوں سے نجات دلائی جائے۔

انسان دوسی مسلم معاشرے میں معاشرتی انساف کی خاطر لوگوں میں رواداری ، بھائی چارے اور انسان دوسی کی تحریک پیدا کی جاتی ہے۔ جس میں مساوات اور اخوت کی بلیاد پر ایک عالم میر برادری کے قیام کی کوشش کی جاتی ہے۔ مسلم معاشرے میں سیاسی ، ساجی اِصلاح کا

انقلابی عضر پایا جاتا ہے۔لوگ دین ودنیا کی فلاح کی خاطر معاشرتی زندگی کواسلام کی اصل روح کےمطابق ڈھالتے ہیں بھائی چارہ، ہر کسی
کی عزت نفس اور معاشی ومعاشرتی تحفظ پرخصوصی توجہ دی جاتی ہے۔اسلام میں توحید کا تضور، رنگ،خون، زبان،نسل اور وطن کے مادی
تعصبات کونظر انداز کر کے روحانی سطح پرتمام نوع انسان کوایک عالم میر پراوری کی شکل دیتا ہے۔ تہذیب وتدن کی دنیا میں مسلم معاشرے کا
سب سبر براکارنام سب

عدل وانصاف: قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ ''اور جبتم لوگوں کے درمیان فیصلہ کرو تو انصاف کے ساتھ کرو۔''
(سورۃ النساء) حضور پاک کا ارشاد ہے کہ ''جوقوم عدل وانصاف ترک کردیتی ہے۔ تباہی اور بربادی اس کا مقدر بن جاتی ہے۔'' مسلم معاشرے میں معاشر تی انصاف کا ارشاد ہے کہ عدل وانصاف صرف نظام حکومت چلانے کے لئے ہی نہیں ہے بلکہ زندگ کے ہرشعے میں انصاف ہے انصاف کا دائرہ کا رمحدود نہیں بلکہ یہ ہمہ گیرانسانی عدل ہے جوزندگی کے تمام مظاہراور سرگرمیوں پر چھایا ہوا انصاف سے کام لیا جاتا ہے۔انصاف کا دائرہ کا رمحدود نہیں بلکہ یہ ہمہ گیرانسانی عدل ہے جوزندگی کے تمام مظاہراور سرگرمیوں پر چھایا ہوا

مسلم معاشرے میں انفرادی اور اجماعی سطح پرعدل وانصاف کا تقاضا ہے کہ ہر شخص اپنے فرائفن پوری دیا نت داری ہے ادا کرے اور . دوسروں کے حقوق غصب نہ کرے۔ خرید وفروخت میں عدل وانصاف کا لحاظ رکھا جائے ۔ باٹوں اور پیانوں میں کی بیشی کر کے دوسروں کو نقصان پہنچانا اسلامی اصولوں کے خلاف ہے۔ ہر شخص کواپنی ذمہ داری پوری طرح جھانے کی تلقین کی جاتی ہے۔

معاشرتی مساوات: مسلم معاشرے کی سنگ بنیادانسانی مساوات ہے۔ تمام انسان حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد ہیں۔ان سب ک اصل ایک ہے۔ رنگ ونسل زبان اور قوم و ملک کے نام رتقبیم صرف شناخت کے لئے ہے ند کہ اختلافات پیدا کرنے کے لئے۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کافر مان ہے کہ ''لوگوہم نے تہہیں ایک مردادرایک عورت سے پیدا کیا۔ پھرتمہاری قومیں اور قبیلے بنائے تا کہ
ایک دوسرے کی شناخت کرسکو تم میں سب سے زیادہ عزت وفضیلت والا اللہ کے نزدیک وہ ہے جوتم میں سب سے زیادہ تقویٰ والا ہے۔''
جہتا لوداع کے موقع پر حضور پاک تالی کے نے فرمایا۔''سب انسان آدم علیہ السلام کی اولاد ہیں کسی عربی کو عجمی پراور کسی عجمی کوعربی پر مکسی
گورے کو کالے پراور کسی کالے کو گورے پر فوقیت حاصل نہیں۔''

مسلم معاشرے بیں مساوات اور برابری کا اصول اپنایا جاتا ہے۔ کوئی بڑا جیموٹانہیں ہوتا۔ اللہ کے زدیک صرف کوئی شخص بڑا یا جیموٹا
اپنے اعمال کی وجہ سے ہوتا ہے۔ وہنص بڑا ہے جوتنی اور پر ہیزگار ہوجس کے اعمال اجھے ہوں اور جواسلام کے اصولوں پر سپے دل ہے مل کرتا ہو۔ اسلام میں قانونی اور معاشرتی مساوات پر زور دیا جاتا ہے۔ مسلم معاشرے میں قانون کی نظر میں سب برابر ہیں۔ معاشرتی مساوات کاعملی نمونہ مساجد میں نظر آتا ہے۔ جہاں رنگ ونس، امارت وغربت اور قوم وملک کے فرق کو بالائے طاق رکھ کر برابر کھڑے ہوکر خدا تعالے کے حضور مر بیجو دہوتے ہیں۔ معاشرتی مساوات سے مرادیہ ہے کہ عبادت، نہ ہی رسوم، ساجی تقریبات اور قومی اداروں میں سب خدا تعالی کے لئے برابری کا اصول کا رفر ماہو کیونکہ سب خدا کے تا ہیں۔

اخوت: اسلام میں معاشرتی انصاف کا تقاضابہ ہے کہ برلحہ پر کام میں معاشرتی اخوت پیدا کی جاتی ہے۔ مسلم معاشرے کی عام فضا تعاون امداد، خیرخوابی ، محبت، ایٹار اور بھائی جارے کی ہوتی ہے۔ ظلم ، غیبت ، چغلی ، کینہ پروری ، مکروفریب ، حسد ، بخض ، عناد ، جھوٹ ، تہمت اور دھو کہ دہی جیسے تمام رذائل سے پر ہیز کیا جاتا ہے۔قرآنِ پاک میں اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ' وہ لوگ جوموئن ہیں آپس میں بھائی بھائی ہیں۔''

معاشرتی اخوت کی بہترین عملی مثال اس وقت دیکھنے میں آئی جب مسلمان اجرت کر کے مدیند منورہ پہنچ تو مدیند والول نے ان کا پر جوٹ خیر مقدم کیا اورا پی جائیدا دوں اور کا روبار میں مہاجرین کوشریک کیا۔ اسلام میں معاشرتی انصاف کی اہمیت ہے کہ اخوت کے جذب کوفروغ دینے کے اللہ تعالی نے حقوق العباد پر زور دیا ہے۔ تیبوں بیواؤں اور ناداروں سے مشفقانہ سلوک کرنے کی تلقین کی ہے۔ خیرات اور زکو ق محدود مالی وسائل والوں میں تقسیم کرنے کا کہا گیا ہے۔ سودکوحرام قرار دیا گیا ہے۔

حضور پاک علی کے نفر مایا که دمسلمان مسلمان کا بھائی ہے اور وہ اس سے خیانت نہیں کرتا اس سے جھوٹ نہیں بولتا اور مصیبت کے وقت اس سے کنار و کش نہیں ہوتا۔'' ایک اور موقع پر حضور پاک علیہ نے فرمایا '' آپس میں کیندمت رکھو۔ حسد نہ کرو۔ ایک دوسرے سے مندنہ پھیرواورسب بھائی بھائی بن جاؤ۔''

مسلم معاشرے میں اگر اخوت، رواداری ،معاشرتی مساوات ،معاشرتی انفرادیت ،اطاعتِ الیی ،معاشرتی فلاح و بهبود ، اورانسان دوسی کے سنبری اصولوں پڑل کیا جائے تومسلم معاشرہ جنت کانمونہ بن جاتا ہے۔اورالفت ،مروت ایثار اور قربانی با جمی تعاون اور بےلوث خدمت کے جذبات فروغ یاتے ہیں۔

## مشقى سوالات

#### انثائی طرز (Subjective Type)

1:- اسلامی اقدارے کیامرادے؟ تفیلا بیان کریں۔

2:- اسلام مين الله كاتصوركيا ي؟

3: الله تعالى كى چندمفات بيان كريى جس سالله كقصوركى وضاحت موتى مو

4- الله اورانسان كورميان كياتعلق ع؟

اسلام مین حقوق العباد کو کرضروری بین؟ وضاحت کریں۔

6: اسلام من فرائض كى الميت برنوك كليس-

7: اسلام من حقوق كى كياا بميت ع؟

معروضي طرز (Objective Type)

سوال 1 - درج ذیل فقرات میں مناسب اور ضروری اصطلاحات یا الفاظ سے فالی جگدیر کریں۔

1: الداركالغين خيراور .....كل وجد سے موتا ہے۔

2: واصل بن عطامسلمانوں ک فکری ترکی کیسسسے بانی تھے۔

3: ملمانوں کافری تحریک اشاعرہ کے بانی

```
4: اسلامى عقائدىس سب سے بنيادى عقيده .....
                  5: سورة البقره مين الله تعالى كافر مان بكه بيشك الله برشي ي .....
6- سورة الناس ميں ارشاد بارى تعالى بے كداور جبتم لوگوں كے درميان فيصله كروتو كر اللہ سے كرو۔
           7- اسلام میں حقوق کی تلقین اس طرح ہے کہ اس سے انفرادی اور ..... بھلائی چیلتی ہے۔
                             8- ایک دوسرے یولی دامن کاساتھ ہے حقوق ......کا۔
                      10- حضور پاک فرمایا کہ جے وعدے کا پاس میں اس میں ...... جیس -
                          سوال 2: ـ ذيل مين دي كئ مكنه جوابات مين سينج كي نشائد بي سيجية -
           1: قرآن مجيدين كما كياب كريم فانسان كوبهترين صورت مين پيداكيا ب-يك سورة كى
               3_سورة النساء 4_سورة اخلاص
                                               1 _ سورة البقره 2 _ سورة التين
                                                2:2 قرآن مجيد كاخصوصي موضوع --
                  1_انبانیت 2_مادیت 3_معاشره 4_مائنس
                                                  3: اسلامی اقدار کا پہلائع ہے۔
              ، ملان المدارة پہلا في ہے۔
1 _ فلفہ 2 _ ذاتی سوچ 3 _ قرآن مجید 4 _ اخلاقی قانون
                     4: اس آیت مبارک بین کس کی طرف اشاره بے۔اس چیسی کوئی شے تیس -"
                  1-فدا 2-هزت آدم 3-هزت کم 4-آمال
                                5:۔ ملمانوں کی فکری ترکیک معزلہ کے بانی تھے۔
          1_الكندى 2_واصل بن عطا 3_دهرت حارث 4_حضرت بال حبثي
                                    6: قل حوالله احد بيآيت مبارككس سورة كى ب-
                   4 ينيين
                                1-الناس 2-كوثر 3-اخلاص
                                7:۔ اللہ کے برابر کی کو قرار دینا کیا ہوتا ہے۔
1۔ شرک 2۔ برابری 3۔ بدعت
                   4_چغلی
                              8:- اسلامى عقائد مىسب ساولىن عقيده ب-
                    1-توحيد 2-ايمان 3-اخلاق 4- في
                      9: قرآن مجيدي سورة الناس من الله كوآسانون اورزمين كاكها كياب-
                     1-نور 2-مالک 3-مصور 4-دوست
```

10:۔ حقوق العباد میں سب سے پہلے اور اہم حقوق ہیں۔ 1۔ والدین کے 2۔ ہسابوں کے 3۔ رشتہ داروں کے 4۔ دوستوں کے سوال 3: کالم' الف'' اور کالم'' بین درج کریں۔

| كالم"ج" | كالم"ب"                    | كالم"الف"                |
|---------|----------------------------|--------------------------|
|         | بهترين صورت ميل پيدا كيا   | 🖈 اقدار كى بھى قوم يافرد |
|         | جيسي كوئي شينيس            | ۵۰۰۰ م                   |
|         | واصل بن عطاب_              | الله عم نے اتباتوں کو    |
|         | اولاد پرحق ہے۔             | الله الله                |
|         | باپکا ہے۔                  | الله معتزله کے بانی      |
|         | كى شاخت موتى بين_          | الله زمينول اورآسانول كا |
|         | زندگی گزارنے کا ایک طریقہ۔ | الله اورانسان کے         |
|         | تورہے۔                     | الماتيت باركيس           |
|         | درمیان تعلق پایاجا تاہے۔   | ال كيددوم ايوادرج        |
|         | پر صناد کر ہے۔             | 🖈 ماں کی خدمت کرنا       |

# (Hikma; Meaning and Scope) حكمت :مفهوم اوردائره كار

حکمت سے مرادعکم وفکر سے پیدا ہونے والی بصیرت (Vision) ہے۔جس کی مدو سے فکری منازل سے بھی آ کے نکلنے کی کوشش کی جاتی ہے۔جس کی مدو سے فکری منازل سے بھی آ کے نکلنے کی کوشش کی جاتی ہے۔جس ادراک، استدلال ادرسوچ بچارا ہے مخصوص دائرہ میں ہمیں ہمدتیم معلومات مہیا کرتے ہیں لیکن حکمت کا مقام ان سے افضل ہے۔قرآن مجید میں ارشاد ہوا ہے کہ ''جے حکمت عطاکی اسے بہت بردی بھلائی سے نواز اگیا۔''

اس آیت مبارک میں حکمت کو وسیع معنوں میں بیان کیا گیا ہے لین اللہ تعالی نے لوگوں کے لیے جو فلاح و بہودادر بھلائی کی سب
سے بڑی صورت بتلائی ہے وہ حکمت ہے۔خدا نے اپنے خاص بندوں کو جن کی ذہانت درجہ کمال پر ہوتی ہے جن کا ذہانتی حاصل قسمت
فطانت کے درج کا ہے۔ انہیں سوچنے بچھنے اور فکر کرنے کی صلاحیت عطاکی ہے۔اس سے بڑھ کر دانائی اور حکمت کی دولت بخش ہے۔اس
دولت کا جو مالک ہے، وہ یقینا بہت بڑی بھلائی سے نوازا گیا ہے۔

ای طرح قرآن مجید میں سورة البقره کی آیت مبارک ہے:

ترجمه: '' تو پاک ہے۔ ہم کوکوئی علم نہیں کیکن وہ جوتو نے ہم کو سکھایا، بے شک تو جائے والا حکمت والا ہے۔''

الله تعالی نے انسانوں کو پیغام دیاہے کہ انسان اپنی زبان سے اقرار کرتے ہیں کہ ہم جانتے نہیں ہیں علم نہیں رکھتے۔اے اللہ تو ایسی پاک مستی ہے کہ تونے ہی ہمیں علم دیا اور سکھایا۔ہم تو علم نہیں رکھتے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ تو ہی جانئے والا ہے و

اس آیت مبارکہ سے پہلے بیان کردہ آیت میں واضح طور پر کہا گیا ہے کہ حکمت اللہ تعالی نے انسان کوعطا کی ہے۔ سورۃ بقرہ کی اوپردرج آیت مبارکہ کواس کے ساتھ ملا کر پڑھیں تو مغہوم کھتے ہوں بنتا ہے کہ اللہ جو حکمت والا ہے، اس نے اپنی حکمت والی صفت انسان کو بھی عطا کی ہے۔

الله تعالی نے انسان کومتعدد خوبیوں اور صلاحیتوں سے سرفراز فر مایا ہے۔ انسان انہی صلاحیتوں، اہلیوں اور قابلیتوں کی بنا پر اشرف المخلوقات ہے۔ وہ ذہن اور ذہانت کی بنا پر استدلال کافن جانتا ہے۔ اس کی پر واز قوت متحیلہ کے زور پر بلند سے بلند ہوتی چلی جاتی ہے۔ بالآخر انسان خداکی معرفت حاصل کر لیتا ہے۔ یہی وہ صلاحیت ہے جے خدانے حکمت کہا ہے۔ اس حکمت کی وجہ سے خدائی احکام کو سمجھا جاتا ہے۔ انسان موجودات کے اسرار ورموز سے پر دہ ہٹالیتا ہے۔

الله تعالی نے حضرت محمد علیہ کے کے دسول بنا کر بھیجاتا کہ وہ لوگوں کو کتاب یعن قرآن مجید کی تعلیم دیں۔ کتاب کی منشا کے مطابق کام کرنے کی حکمت سکھائیں ۔لوگوں میں انفرادی اور اجتماعی طور پرخوبیوں کواجا گر کریں اور برائیوں کو دور کریں ۔سورہ آل عمران میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

ترجمه "بلاشبه الله تعالى في مسلمانون براحسان فرمايا ب كه خودانجي ميس ايك رسول مبعوث كياجوانبيس اس كي آيات بره وكرسناتا ب-

ان کا تزکید کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔''

قرآن مجيديل متعددمقامات پرايے عىمنهوم كى آيات مباركموجود بين \_ان آيات مباركم سے پيد چلا ہے كمكتاب الله يعنى قرآن مجید پڑھ کرسنانے کے علاوہ نی کے فرائض میں کتاب و حکمت کی تعلیم دینا بھی شامل ہے۔

تھمت ودانائی سکھاناایک عظیم کام ہے۔ جوفر دمجی اس منصب پر فائز ہے، وہ یقینا خود بھی عظیم ہے۔ حکمت سکھانا گراہی کے اندھیروں ے نکالنا ہے۔ جہالت کی گہرائیوں سے نجات ولا نا ہے۔ قرآن مجید کی سورۃ جمعہ میں ارشاد خداوندی ہے:

ترجمہ: ''وہ (خدا) وہی تو ہے جس نے اُمیوں میں انہیں میں سے (محقظہ کو) پیغمبر بنا کر بھیجا جوان کے سامنے اس کی آیتیں پڑھتے اوران کویاک کرتے اور (خداکی) کتاب اور حکمت سکھاتے ہیں۔اوراس سے پہلے تو یہ لوگ صری گراہی میں مبتلا تھے۔''

ان آیات مبارکہ ہے واضح ہوگیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں میں ایک ایس صلاحیت رکھی ہے جس کی مدد سے وہ علمی وفکری معیار پر پورالز تا ہے۔اس سے ریجی پنہ چانا ہے کہ قرآن مجید کے بارے میں جس طرح تعلیم دی گئی،ای طرح عکمت و دانائی بھی سکھائی گئی ہے۔ حكمت كاصول بتائے جاتے بين اور حكمت كھائى بھى جاتى ہے حضور ياك صلى الله عليه وسلم كا ارشاد ہے:

''لوگوں میں سے درجہ نبوت کے قریب تر اہل علم اور اہل جہاد ہیں۔اہل علم اس وجہ سے کہ انہوں نے لوگوں کو وہ باتیں بتا تمیں جو رسول لائے تھے اور اہل جہاداس وجہ ہے کہ انہوں نے پیغمبروں کی لائی ہوئی شریعت براین تکواروں سے جہاد کیا۔''

علاوہ ازیں اس بات کی بھی وضاحت کی گئی ہے کہ جو حکمت ووانائی کی تعلیم حاصل نہیں کرتے ، ذہانت یاعقل ووائش کی نعمت سے بہرہ ور ہوتے ہوئے بھی اس سے استفادہ نہیں کرتے ،وہ چو یا یوں کی طرح ہیں بلکہ ان سے بھی کم ترقر آن مجید میں ارشاد خداوندی ہے:

ترجمه: ''وه چو یا یول کی ما نند ہیں بلکدان ہے بھی زیادہ گئے گزرے''

سوچ بچاراور فکروند برانسان کوعلم و آگی کی نئی دنیادر یافت کراتے ہیں عکمت رکھنے والا بھی اند ھے اعتقاد برعمل نہیں کرتا بلکہ حکمت و اہمت اجا گرکر کے تغییم کے درج تک پہنچا ہے۔ یکی انسانیت کی معراج ہے۔ خداجے چاہتا ہے اس عظیم نعت سے نواز تا ہے۔جس سے انبان کی عزت و تکریم میں اضافہ ہوتا ہے۔

(Conceptual Basis of Islam) اسلام کی فکری اساس

الله تعالیٰ نے اپنے بی کوئ کی دعوت کے بارے میں مدہدایت کی تھی کدونیا کواپنے رب کے رائے کی طرف حکمت اور اچھی تھیجت کے ذریعے بلاؤاور ضرورت کے وقت بہترین اندازے بحث ومباحثہ کرو۔ اسلام کی فکری اساس حکمت ودانائی اوراس کی اصلیت وحقیقت

قرآن مجیدیش بھی دعوت تن پیش کرنے کے لیے بہترین اور معیاری زبان ، انداز ، اسلوب اور طرز استدلال اختیار کیا ہے،قرآن مجیدیس بار بارغور و فکر کرنے اور اللہ تعالی ک نشانیوں کا مشاہدہ کرنے کی ہدایت کی تی ہے۔

قرآن مجيد ين فكرى جهاد كاذ كرملتاب الله تعالى كاارشادب:

ترجمہ: تم ان منکرین اسلام کا کہنانہ مانواورقر آن کے ذریعے ان سے پورابوراجہادکرتے رہو۔" (الفرقان)

اس آیت مبارکہ کا مطلب قر آن کے ذریعے جہاد کا مطلب قر آنی دلیلوں کو پیش کرنا ہے۔ اس طرز استدلال کے ذریعے اپنی بوائی اور مخالفین کی کمزوری واضح کرنا ہے۔

اسلام دین فطرت ہے۔زندگی کا کممل لائح عمل ہے۔ فکری سطح پر اسلام میں پائی جانے والی حکمت و دانائی ہی اس کی اصلیت وحقیقت ہے۔اس لیے قرآن مجید میں بار بارغور وفکر کرنے اور اللہ تعالی کی نشانیوں کا مشاہدہ کرنے کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔

اسلام ایک ایسامکمل ضابطہ حیات ہے جو خدا اور اس کے رسول حضرت محمقظی کی رشد وہدایات کی روثنی میں زندگی کے تمام شعبوں کی تعمیر کرتا ہے۔ ہرپہلوکو خدا کے نور سے منور کرتا ہے۔انفرادی، اجماعی، معاشرتی، تمدنی، مادی، روحانی، سیای، قومی اور بین الاقوامی ہرسطے پراسلام فکری بنیادیں مہیا کرتا ہے۔انہی خصوصیات کی بناپر ہی اسلام حقیقی دین ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوا ہے:

ترجمه: "ب شك فدا كنزديك تواصل دين اسلام ب" (آل عمران)

اسلام کی فکری اساس کاسب ہے اہم پہلوا میان ہے جس کے بغیر ہڑ مل بے بنیاد ہے۔ ایمان کے بغیر مل کی بنیاد کری بلنداور سیح فکر پر قائم نہیں ہو علق۔ ایمان کے بعددوسرا اہم اصول نیت یا ارادہ ہے۔ اگر کو فی شخص ایمان لے آتا ہے لیکن اعمال صالح کے لیے نیت نہیں کرتا تو اس کا ایمان پختہ نہیں ہے۔ حضور یاک علیقے کا فرمان ہے کہ '' تمام اعمال کا دارد مدار نیتوں پر ہے۔'' ( بخاری )

علم وعل، تصورونعل، عقلیت وعملیت کی حیح تصویراسلام میں نظر آتی ہے۔اصلی زورانسان کی عملیت پردیا گیا ہے۔ بعض اوقات انسان کی تفہیم میں جمرانی کی صورت پیدا ہو سکتی ہے ممکن ہے کہ وہ کسی شے کی حقیقت سمجھ نہ سکے قر آن مجید میں ارشادِ خداوندی ہے: ترجمہ: ''عجب نہیں کہتم کسی چیزکونا پسند کرواور وہ تمہارے حق میں بھلی ہواور عجب نہیں کہ ایک چیز تمہیں بھلی سگے اور وہ تمہارے لئے ضرورساں

ہواوران ہاتوں کواللہ ہی بہتر جانتا ہےاورتم نہیں جانتے۔'' اللہ تعالیٰ عالم اورعلیم ہے۔اللہ نے قرآن مجید کے ذریعہ ہے اسلامی تعلیمات اور حقیقت کاعلم لوگوں تک پہنچایا ہے۔قرآنی آیات پر غور دفکر کرناان کی حقیقت جاننے کے لیےلوگوں کو دعوت دی گئی ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ترجمه: "اورجم نے تم پر بیکتاب نازل کی۔اس لیے کہ جو کچھ لوگوں پر نازل کیا گیا ہےان پر ظاہر کردوتا کہ وہ غور وفکر کریں۔"

اسلام میں دنیوی تعلیم کے ساتھ جو ہمد گرنظام زندگی پیش کیا ہے، وہ انسان کی دنیاوی فلاح کا بھی اتنایی ضامن ہے جتنا اُخروی فلاح کا۔ بیا کیہ متوازن فلام حیات مرتب کرتا ہے۔ اسلام نے انسان کوظیم متام دیا ہے۔ خدااعلی صفات کا ہالک ہے۔ اس نے انسان کوز مین پر اپنا خلیفہ یا نائب مقرر کیا ہے۔ گویاللہ تعالی نے اپنی صفات کا پرتوانسان میں فلا ہر کیا ہے۔ اس بنا پر انسان اشرف المخلوقات ہے کہ وہ جملہ مخلوقات سے اسلام ایک ایسادین ہے جس میں خیر ہی خیر ہے۔ عقائد، ادکان اسلام اور عبادات سب کے چیچے فکری اصول مخلوقات سے اسلام ایک ایسادین ہے جس میں خیر ہی خیر ہے۔ عقائد، ادکان اسلام اور عبادات سب کے چیچے فکری اصول وضوابط پنہاں ہیں۔ بیاصول اسلام کے لیے فکری بنیادیں مہیا کرتے ہیں۔ نماز قائم کرنے کی تلقین کی ہے تو اس کے فوائد بھی بیان کیے ہیں۔ دونوابط پنہاں ہیں۔ بیاصول اسلام کے لیے فکری بنیادیں میں میں نے والے بی ان اصولوں کو بھی یاتے ہیں۔

اسلام کا مقصد کا نئات کی جملہ مخلوقات کے لیے آسانیاں پیدا کرنا ہے۔ نباتات، حیوانات اور انسانوں کا الگ الگ مقصد تخلیق ہے۔ خدانے سب کی درجہ بندی کے مطابق حیثیت کا تعین کیا ہے کی کوبھی تکلیف اور الجھن میں مبتل نہیں کیا۔ جانوروں سے پیار سے پیش آنے کی

## ہرایت کی گئے ہے۔ اس میں حکمت یمی ہے کہ جانداروں کے لیے تکالف میں کی کی جائے اور آسانیاں پیدا کی جائیں۔ تو حید (Tauhid)

عقیدہ تو حیدہ مراداللہ پرایمان لا ناہے اوراہ ایک مانناہے جو تنہاز مین اور آسان کے تمام نزانوں کا مالک ہے جس کا فضل وکرم بے حدوصاب ہے،اس کا کوئی شریک نہیں۔

ایک الله پرایمان لانا، زبان سے اقرار کرنا اور ول سے تقدیق کرنا اسلام میں لازی شرط ہے۔ اس ایک بستی کے علاوہ اورگوئی معبود نہیں ۔ توحید کاعقیدہ انسان کواللہ کے قانون کا پابند بنا تا ہے۔ اس عقیدے کو ماننے والا جانتا ہے کہ الله ہر چھپی اور کھلی چیز سے باخبر ہے۔ وہ ہماری شدرگ سے بھی زیادہ قریب ہے۔

مسلمان ہونے کے لیے ایک اللہ پر ایمان لا نااؤلین شرط ہے۔ باتی تمام اعتقادات اس کے بعد آتے ہیں۔ رسول پر اس لیے ایمان ہے کہ وہ خدا کے رسول ہیں۔ موت اور آخرت پر ایمان لانے کا مطلب ہے کہ اقسواد مدا کے دوہ خدا کے رسول ہیں۔ موت اور آخرت پر ایمان لانے کا مطلب ہے کہ اقسواد باللہ ان اور تصدیق بالقلب ہو۔ ایما کرنے سے انسان باہمت ہوجا تا ہے۔ خوف اور اندیشے ختم ہوجاتے ہیں۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ترجمہ: من کی پر دی کرے گا تو ایسے لوگوں کو فد ترجمہ: من کی جرجب میری طرف سے کوئی ہدایت (دین وشریعت) آئے تو جو خص میری اس ہدایت کی پیروی کرے گا تو ایسے لوگوں کو فد تو جو خوف واندیشہ ہوگا اور نہ ایسے لوگوں گونہ تو جو خوف واندیشہ ہوگا اور نہ ایسے لوگوں گونہ تو البقرہ)

ایک خدا پرایمان لانے والے کو جب کوئی مشکل گھڑی در پیش ہوتو وہ اس سے مدد ما نگتا ہے۔خداا پے بندے کی پکارسنتا ہے کیونکہ وہی واحد آتا ہے۔اللّٰہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

ترجمه " مجمع پارو ( دعا كرو ) يل تهاري درخواست ( دعا ) كوتبول كرول كا\_"

خدا دصدۂ لاشریک ہے۔وہ ہرشے کا خالق، مالک اور پروردگارہے۔ ہرشے اس کی بختاج ہے اور وہ کسی شے کا بختاج نہیں ہے۔اس کا کوئی ساتھی نہیں،کوئی معاون نہیں،کوئی شریک کارنہیں۔ یہی اس کے ایک ہونے کی حکمت ہے کہ وہ میکتا ہے اور پورے نظام کا نئات کو چلا رہاہے۔قرآن مجید میں اللّٰہ تعالیٰ کے درج ذیلِ ارشاد ہے بھی اس کے واحد وقا در ہونے کا پینة چلتا ہے:

ترجمہ: ''اے پیٹیمرا' کہدو کہ میری نماز اور میری عبادت اور میرا جینا اور مرنا سب کھ اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا رب ہے اور جس کا کوئی شریک نہیں ہے۔ جھے ای کا تھم دیا گیا ہے اور میں سب سے پہلے اس کے آگے سر جھکانے والا ہوں۔'' (الانعام)

اللہ اپنی بندوں کو بھی بیارو مددگار نہیں چھوڑتا ۔ علیم ہے۔ وہ سب چھ جانے والا اور دیکھنے والا ہے۔ جانے کے لیے درمیان میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔ وہ دلوں کے جمیداور نیتوں کے ہر گوشے سے واقف ہے۔ وہ ماضی، حال اور متنقبل کا پوراعلم رکھتا ہے۔ چمروہ صاحب توت بھی ہے۔

عقیدہ توحیدانسان میں انتہا در بے کی خودداری اور عزت نفس پیدا کرتا ہے۔ اٹسان کو آزادی اور جریت کا بلند مقام بخشا ہے۔ ایک خدا تمام طاقتوں کا مالک ہے۔ اس کے علاوہ کوئی صاحب اختیار اور با اثر نہیں عقیدہ توحید آنسان کو خدا کے سواتمام تو توں سے بے نیاز اور ب خوف کردیتا ہے۔ وہ صرف خدا ہی کو مالک و آتا مانتا ہے۔ عقیدہ توحید سے انسان میں تناعت، بے نیازی، عزم وحوصلہ نفس میں پاکیزگی،

صروتو کل اور بہادری کی قوت پیدا ہوتی ہے۔

عقیدہ تو حید کی روسے اللہ کی لا تعداد صفات ہیں تا ہم صفات کے ساتھ وہ خودایک ہے اور بلاشر کت غیر کا کنات پر کمل اختیارات رکھتا ہے۔اگر آسانوں اور زمین اس کی قدرت ہیں کوئی شریک کار ہوتا تو یہاں بہت سے ارادوں اور ڈہنوں کی کار فر مائی کے بیتیج میں کا کنات میں توافق اور تناسب ہرگزنہ ہوتا۔ کا کنات میں بکسانیت اور وحدت صرف اور صرف ایک خدا کے ہونے کی وجہ سے۔

#### اتحاد (Unity)

انسان ایک معاشرتی حیوان ہے اور مل جل کر زندگی گزار نااس کی فطرت بیس شامل ہے۔ اجہا می اور معاشرتی زندگی بیس اتحاد و سیجی ہے۔ افراد کا دیگر افراد سے خوشگوار تعلق پیدا ہوتا ہے۔ ہرانسان دوسروں کی زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے۔ فطری طور پر مدنی الطبع ہے۔ اس فطرت بیس اخوت و بھائی چارے کی بنا پر معاشرتی ، اظاتی ، معاشی اور سیاس قوت بیس اضافہ ہوتا ہے اور اتخاد سے انفراد کی وہنا کی معافر کی دود سے بالاتر ہوتا ہے اور اتخاد سے انفراد کی وہنا کی طور پر حوصلہ بڑھتا ہے۔ اس حوالے سے اسلام کا ملت کا تصور چغرافیائی صدود سے بالاتر ہے اور نہ بہت کے تعلق سے لوگوں بیس اخوت ، بھائی چار سے اور اتخاد کا تعلق استوار کرتا ہے۔ دشمن کا مقابلہ بھی متحد ہو کر ہی کیا جا سکتا ہے۔ فقد رتی آ فات ، جنگ وجدل ، وہاؤں اور دیگر مشکلات و مسائل سے نیٹنے کے لیے اتخاد و بجتی کا ہونا نہا ہے۔ ضروری ہے۔ اگر کی قوم کے افراد بھرے ہوئے ہوں ، تو ضرورت کے وقت کوئی کی کہ دنہیں کرے گا۔ جس طرح پائی کے ایک قطرے کی علیحدہ کوئی خاص حیثیت نہیں ہوتی ہوں ، تو ضرورت کے وقت کوئی کی کہ دنہیں کرے گا۔ جس طرح اکیلا فرد کنرورہ وہ وہ ہے گئی جب وہ دور سے قطروں کے ساتھ لل جاتا ہے تو سمندر بن جاتا ہے ، ای طرح اکیلا فرد کنرورہ وہ اپنے کی بیس جاتو وہ بی فرد طاقتور بن جاتا ہے۔ اس ان کا دو بیجیتی پر ذور دیا گیا ہے۔ قرآن مجید بیس اتحاد کی تعلیم کی مثال اس آ ہے۔ مراک بیس اس طرح دی گئی ہے۔

ترجمه: "اورسبل جل كرالله كى رى كومضوطى عقا عدمواورجداجدانه وجاوً" (آلعمران)

کوئی فخص تنہازندگی کی عظیم ذمددار یوں سے عہدہ برانہیں ہوسکتا۔ مشکلات کا مقابلہ نہیں کرسکتا۔ منفی طاقتوں سے دنین سکتا، جب تک وہوم کے ساتھ متحداور ہم نواہو کرکام نہ کرے۔ حدیث مبارکہ ہے: ''ایک موکن دوسرے موکن کے لیے ایسا ہے جیسے دیوار، کہ ہر جزو تقویت پہنچا تا ہے۔''

اسلای معاشرہ تشکیل دینے کے لیے ایک عقیدے اور ایک اخلاقی ضابطے کو مانے والوں کا متحد ہونا ضروری ہے۔ اگر اتحاد ہوگا تو معاشرہ مضبوط ہوگا۔ اس کی بنیاد پر عالمگیر برادری کا تصور عملی صورت اختیار کرسکتا ہے۔

اسلام کی بیقلیم بھی ہے کہ نیکی کے کاموں میں اتحاد کرنا چاہیے، برائی کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کرنے ہے منع کرنا چاہیے۔ قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے:

ترجمہ: '' بھلائی اور نیکی کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کر دادرظم اور گناہ کی باتوں میں ہرگز باہمی امداد د تعاون نہ کرو'' (المائدہ) متحد ہونے میں برکت ہے۔اتحاد (Unity) لوگوں میں بھی ہوتا ہے اور تو موں میں بھی۔ایک کہادت ہے کہا گرچ'یاں متحد ہوجا کیں تو وہ شیر کی کھال اتاریکتی ہیں۔ایسے ہی اگر لوگوں میں اتجاد ہوجائے تو دہ بڑے سے بڑے مسئلے کوئل کر سکتے ہیں۔ اتحاد کا نفیاتی پہلویہ ہے کہ ہرکوئی حوصلہ ہے کام لے کر اور اپنی صلاحیتوں کو یکجا کر کے اپنی شخصیت کو مضبوط بنا سکتا ہے۔ اسلامی تعلیمات میں اتحاد و یکج بتی کا درس دیا گیا ہے۔ جس سے احساس ذمہ داری اور خیر کے کاموں میں مسابقت بڑھتی ہے۔ خیر خوا ہانہ فضا قائم ہوتی ہے اور لوگ رذائل کی نفی اور فضائل کا اثبات کرتے ہیں۔ خیر اور بھلائی کو اپناتے ہیں۔ یہی اسلامی تعلیمات کی تلقین ہے۔

#### استحکام آ رمیت (Solidarity of Mankind)

اسلام کی فکری بنیادوں ہی کی ایک کڑی استحکام آدمیت ہے جب انسانیت کا احترام ہوگا، فردا پی صلاحیتوں کو استعال کرے گا، اپنے ہونے کا احساس دلائے گاتو آدمیت کے تصور کو استحکام حاصل ہوگا۔استحکام آدمیت کے لیے قرآن مجید میں متعدد آیات موجود ہیں۔ جن کی تعلیمات کی روثنی میں آدمیت (Mankind) کے احرام اور عزت نفس (Self-respect) سے ابتداکی جاتی ہے۔

احر ام خودی ابتدائی مل ہے۔دوسرامر حلدا سخکام آدمیت ہے۔انسانی خودی کی تکیل اس کی اپی خوبیوں ہے ہوتی ہے۔ان خوبیوں کو بطریق احترام خودی ابتدائی مل ہوتی ہے۔ خدا پر ایمان ، رسول پر ایمان اور پھر خدا اور رسول کے بتائے ہوئے رائے کو ابنانا استحکام آدمیت کے لیے لازم ہے۔اس مقصد کے حصول استحکام آدمیت کے لیے لازم ہے۔اس مقصد کے حصول کے لیے انسان کے دل میں فطری طور پر ایک امنگ یا جبتی ہوتی ہے۔ خدا اور رسول سے محبت خودی کو مشکم کرتی ہے۔ قرآن مجید میں ارشادِ خداوندی ہے۔

ترجمہ: ''ان سے کہدوہ اگر تم اللہ ہے جب کرتے ہوتو میری متابعت کرو۔ اللہ تم کودوست رکھے گا۔'' (۳۹\_۳) ترجمہ: ''اور جولوگ ایمان لائے ، وہ اللہ کے ساتھ مخت مجت رکھتے ہیں۔'' (۲۰-۱۲)

الله عجت مراداس كے احكام مانا ہيں۔ ان پر عمل پيرا ہونا ہے۔ استحكام آدميت بھى يہى ہے كمانسان اسلامى تعليمات پر پورا اترے۔ ان تمام تقاضوں كو پوراكر تا بھى انسان كى ذمددارى ہے جومقصر تخليق كى يحيل كرتے ہيں۔ انسان كامقصر تخليق انسانيت كى بھلائى، بوائى ادراعلى مقام حاصل كرنا، كائنات كوتي كرنا ہے كوئك عالم افراد كے ليے ہيں ندكر افراد عالم كے ليے۔

#### (Prophethood)

رسالت وہ دسید ہے جس سے اللہ تعالی کے احکابات کو جاتا جاتا ہے۔ انسان کو البامی ہدایت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس لیے اللہ تعالی نے اپ رسول او کوں کی رہنمائی کے لیے بھیجے۔ اللہ تعالی نے سب سے پہلے اس دنیا ہیں جس انسان کو بھیجاوہ پنجبر آدم تھے۔ لوگوں کو اللہ کے پیغا مات پہنچانے اور ان کی راہنمائی و ہدایت کے لیے ہزار ہارسول دنیا ہیں تشریف لائے جن میں سے حصرت نوح ، حصرت ابراہیم ، حضرت اساق ، حضرت ، حضرت اساق ، حضرت ، حضرت اساق ، حضرت ،

الله تعالی اپی مرضی سے رسول کا انتخاب خود کرتا ہے۔ رسالت کے لیے انتخاب ایسے افراد کا ہوا تھا جو خدا کے نزدیک اس عظیم مقصد ومنصب کے لیے موزوں تھے۔ الله تعالی کا ارشاد ہے:

ترجمہ اللہ زیادہ جانا ہے کہ اے اپنی پنجبری کس کے سردکرنی ہے۔" (الانعام 125)

الله تعالی نے لوگوں کی بھلائی، را ہنمائی اور ہدایت کے لیے رسول پاک کی ذات میں ایک مثالی حیثیت رکھی ہے۔ار شاوخداوندی ہے ترجمہ: ''بلاشہ تمہارے لئے رسول کی ذات میں بہترین نمونہ ہے۔''

ر سول پاک عظی نے خدا کا پیغام لوگوں تک پہنچایا۔عقائد،عبادات اوراخلا قیات پڑمل کر کے دکھایا۔رسول کی زندگی انسانوں کے لیے ایک ایسی مثال ہے جس کوسامنے رکھ کروہ اپنے ہرتتم کے مسائل کاعل تلاش کر سکتے ہیں۔

الله تعالی بندوں کو اپنے احکام اور مرضی کے مطابق بندگی اور اطاعت کرانا چاہتا ہے۔ ان احکام واوامر کا پنة انسان کو الله کے مبعوث کے رسولوں ہے ہی چانا ہے۔ خود انسان اپنی عقل ہے ان احکام کو حاصل نہیں کرسکتا اور نہ ہی کوئی اور وسیلہ ہوسکتا ہے۔ اس لیے نظریۂ رسالت کی حکمت بیے ہے کہ رسول وجدان اور عقلی قوت سے ماور اور کی کے ذریعے اللہ کے احکام حاصل کر کے لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔ اس طرح جو ذمہ داری انسان کو اللہ کے دین پر چلنے کی سونی گئ تھی ، اس کا رسولوں اور انبیاء کے ذریعے پور انتظام کر دیا گیا۔ اس ضروری انتظام کودین کی اصطلاح میں رسالت کہتے ہیں اور جس وسیلہ سے بیا نظام ہوتا ہے، اس بستی کورسول یانی کہا جاتا ہے۔

الله تعالی کے احکام کے علاوہ ذات وصفات باری تعالی اور آخرت کی زندگی کے بارے میں جانے کے لیے رسول ایک اہم وسیلہ بیں۔رسالت ہی وہ ذریعہ ہے جو اللہ تعالی کی معرفت اور آخرت کا صحح علم عطا کرتا ہے۔رسول کے دیتے ہوئے پیغام کی بنیاد پر ہی الله تعالی اور آخرت پرائیان لا یا جاتا ہے۔

زندگی، موت، زندگی بعد از موت کے مشکل ند ہبی مسائل کو بھی رسول پاک کی ہدایات کی روشی میں جانا جاتا ہے۔اس طرح عوام الناس کاراہ راست سے بھٹلنے کا امکان نہیں رہتا۔وہ گمراہی سے نگا جاتے ہیں۔

مسلمانوں کے لئے خدانے آخری رسول حضرت محمقات کو دین اسلام اور شریعت نافذ کرنے کے لیے مبعوث کیا جو پیغامات اور ا احکامات اللی حضور پاک نے دیے، وہ ہدایت ربانی کے تالع تھے۔اس میں ان کی مرضی یا ارادہ شامل نہیں تھا۔ار شادِ خداوندی ہے: ترجمہ: ''وہ اپنی خواہش نفسانی سے کلام نہیں کرتا بلکہ وہی کہتا ہے جو خدا کی طرف سے کہاجا تا ہے۔'' (النجم)

ہزقوم کوخردار کرنے کے لیے پیغیرآئے تا کہ اس قوم کو ہدایات دی جاسکیں۔راوراست پر رکھا جاسکے۔رسول ای لیے بھیج مکے تاکہ اطاعت خداوندی ہو۔خداکی مرضی کے مطابق اس کے احکامات پڑٹل کیا جائے۔اس کے احکامات میں بہت زیادہ حکمت ووانائی پنہاں ہوتی ہے لیکن لوگوں کو ان کی مصلحت یا حکمت ہمجھ آئے یاند آئے ،ان کی قبیل کر تالازی ہے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

ترجمه: " مم في جس رسول كو بهي بعيجااى لي كداذن خداوندى عمطابق اس كى اطاعت كى جائے " (الشاء)

اسلای تعلیمات کا اہم اصول جس پر باتی تمام تصورات کی بنیاد قائم ہے، وہ نظریدرسالت ہے۔اس طرح رسول کی اطاعت کرتا ور اصل اللّٰہ کی اطاعت ہے کیونکہ رسول پاک نے دین وشریعت کے دائزے میں جو کچھ بیان کیا ہے وہ سب کا سب اللّٰہ ہی کی طرف سے ہے۔ بول رسول پاک کی اطاعت خداکی اطاعت ہوجاتی ہے۔اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ترجمه: "جس نے رسول کی اطاعت کی ،اُس نے غدا کی اطاعت کی۔"

رسول کامنعب بی بیہے کدفیکی کی ہدایت کی جائے اور برائی ہے تع کیا جائے۔ سب سے بردھ کر بات بیہے کدرسول پاک کوائے عی

لوگوں میں مبعوث کیا گیا۔ بیداللہ کالوگوں پر بردا حسان ہے۔ لوگ اپنے جیسے بشر کی بات کو بمجھ سکتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے کلام یعنی وہ کتاب جس میں کوئی شک نہیں اور حکمت کی تعلیم رسول ہی ویتا ہے۔ رسول پاک حضرت مجمد علیقی کے بعد بیسلسلہ ختم کر دیا گیا کیونکہ انسان اس قابل ہوچکا تھا کہ وہ بدلتے ہوئے حالات اور تقاضوں کے مطابق عقل وفر دکی روشنی میں حضور کی دی ہوئی تعلیم کی خورتفہیم تعبیر کرسکیں۔

حضرت محر منطق کو خدانے پوری انسانیت کے لیے رسول بنا کر بھیجا۔ قرآن مجید میں تمام زمانوں کے تقاضوں کی بھیل پائی جاتی ہے۔ انہوں نے اپنی زندگی اور اسوؤ صندے ان تعلیمات کے عملی پہلوکوروش کر دیا۔ اس طرح پوری انسانیت کی بھلائی کی۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ترجہہ: ''کہدوا اے لوگوا میں تم ساری دنیا ہے انسانیت کے لئے اللہ کارسول ہوں۔'' (الاعراف)

حضور پاک نے اخلاق،معاشرت،معیشت،سیاست اور انسانی زندگی کے جملہ پہلوؤں کے آنین احکام الہی کی روشی میں مرتب کیے۔ کو کی شخص بھی مسلمان نہیں ہوسکتا جب تک تو حید اور رسالت پر ایمان ندر کھتا ہو۔ ایسا کرنے سے انسان کا طریق زندگی میسر تبدیل ہو۔ جاتا ہے۔وہ عقیدوں کی پختگی کی بنا پراحساسِ ذمد داری سے اللہ اور اللہ کے رسول کا تالع فرمان ہوجاتا ہے۔

رسول پیشوا نمونته تقلید معلم ومربی ،شارع ،قانون سازاورقاضی جیسی بے شارعیثیتوں کا مالک ہوتا ہے۔ جب لوگوں کورشد و ہدایت دیتا ہے تو وہ اس پردلجمعی ہے کمل کرتے ہیں۔

### معاشرتی انصاف (Social Justice)

معاشرتی انصاف سے مرادیہ ہے کہ معاشرے میں ہر پہلوسے میاندروی اختیاری جائے اور کسی کے ساتھ ظلم اور نا انصافی نہ ہو۔ لوگوں کے حقوق پورے ہوں اور وہ اپنی محنت کا بھل اور صلاحیتوں کے مطابق صلہ پائیں۔ معاشرتی انصاف ہی وہ طریقہ کارہے جس سے معاشرے میں توازن قائم کیا جاسکتا ہے۔

معاشرتی انساف اسلامی تعلیمات کے اہم اصولوں میں ہے ایک ہے۔ کہ پورے معاشرے میں عدل وانساف کا بول بالا ہو۔ لوگ ایک دوسرے کے ساتھ دھوکا نہ کریں۔انسان خود بھی اپنی صلاحیتیں استعال کرے۔ ناانسانی سے بے راہ روی پھیلتی ہے۔اس طرح عقیدہ میں بھیگی آتی ہے۔

تو حیدادر نظریدرسالت پرایمان لانے والے معاشر انساف کتمام تقاضوں کو پوراکرتے ہیں۔ زندگی کے ہر شعبہ میں میاندروی اختیار کی جائے کیونکہ میاندروی ہی عدل ہے۔ نہ تغریط کا شکار ہوا جائے اور نہ ہی افراط کا کیونکہ ایما کرنے سے انساف نہیں ہوسکتا۔ عدل وانساف کا تقاضا بیہے کہ چوخص جتناحق رکھتا ہو، اسے اتناہی کے۔ نہ اس سے زیادہ اور نہ کم۔ ہرخص کواس کی حیثیت کے اور ضرورت کے تحت قانون کے مطابق حصہ کے۔

اسلام میں ایسے معاشرے کے قیام کی تلقین کی جاتی ہے جس میں رنگ وسل کے اختلافات اور تعقبات سے پاک ماحول ہو۔ عدل وانصاف اور عالمگیر براوری کی خوشبوآئے۔ایسامعاشرہ قائم ہوجس میں افراد بمدردی، بھائی چارے اور انسانیت کے رشتے ہے نسلک ہوں۔ارشاد خداوندی ہے:

ترجمه: "وولوك جومومن بين آليس بين بحالي بعالي بين " (الجرات)

ترجمہ: '' بھلائی اور نیکی کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدوکر واورظلم اور گناہ کی باتوں میں ہرگز باہمی امداد و تعاون نہ کرو۔'' (المائدہ) معاشرتی انصاف(Social Justice) کا تقاضا ہے ہے کہ ایک دوسرے کی مدد کی جائے۔ مخالفت اور جھگڑے میں نہ پڑا جائے۔ بھائی چارے اور انسانیت کے دشتوں کا ہر پہلوہ لحاظ رکھا جائے۔

خاندان سب سے پہلا اور چھوٹا معاشرہ ہے۔ اپنے گھریٹی بھی انساف کرنا چاہیے۔ ہر کردارکوا پنا حصد ڈالنا چاہیے۔ کسی ایک پر
ذمدداری ڈال کرخود ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھنا ناانسانی ہے۔ اپنی صلاحیتوں کا استعال کرنا بھی انساف ہا اور بھی انداز اور طریق کار پورے
معاشرے میں اپنایا جائے تاکہ لوگ عدل وانساف کے ماحول میں بہتر طور پر اور مثالی زندگی گر ارکیس۔ معاشرے میں عمومی فضاحقتی طور پر
خیرخوائی کی فضا ہو۔ تعاون ،امداد ،اشتر اکے عمل ، ایٹار اور بھائی چارے کا انداز اپنایا جائے۔ مثلاً مکہ کرمہ سے جب حضور پاک علیق ہجرت
کر کے مدید منورہ پنچ تو ان کا دل کی گہرائیوں سے استقبال کیا گیا۔ مہاجرین کے لیے اپنے گھر اور مال وقف کر دیا۔ مدید والوں نے جس
محبت اور خلوص سے ان کے معاشر تی اور معاشی مسائل کو حل کیا ، ایسے بی معاشر تی انساف کی ہدایت کی گئی ہے۔

انسان کو ہمت وکوشش سے زندگی کے مسائل سے نیٹنا چاہیے۔کوشش کرنا ہی اہم شرط ہے۔اس سے پورے معاشرے میں تحریک ہیدا ہوتی ہے۔ ہرکسی کوذ میداری سے زندگی گزارنے کے لیے جدو جہد کرنی چاہیے۔ارشا والہی ہے:

ترجمه: "انسان کوونی کھ ملتاہے جس کی وہ کوشش کرتاہے۔" (الجم)

اسلامی معاشرے میں اسلامی تعلیمات کے مطابق جذبہ مل کو بیدار کر کے اعمالِ صالح کرنے کا احساس پیدا کیا جاتا ہے۔ معاشرتی انصاف سے بھوک، افلاس، بیاری، وبااور دیگر برائیوں کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ فرائض سے پہلے لوگوں کے حقوق پورے کیے جائیں تا کہوہ اپنی حیثیت اور عمل کے مطابق حق حاصل کر کے بہتر طور پر فرائض کی ادائیگی کرسکیں۔

الله تعالى كاارشادى:

ترجمہ: " ''ہم نے اپنارسول واضح نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان (عدل) نازل کیا تا کہ لوگ انصاف پر قائم رہیں۔'' (الحدید)

انسانی معاشرے میں عدل وتوازن الہائی ہدایت کے مطابق بہتر طور پرقائم ہوسکتا ہے۔انفرادی اوراجمائی زندگی میں توازن پیدا کیا جاسکتا ہے۔اجمائی زندگی کے تمام شعبوں میں اعتدال اور توازن پیدا کرنائی معاشرتی انصاف ہے۔

#### (Tolerance) رواداری

انسان کی سب سے بوی توت برداشت اور دواداری ہے۔ یہ انسان کی خویوں اور صلاحیتوں کوتو کر بناتی ہے۔ اسلامی تعلیمات اپنی جہتوں کو کنٹرول کرنے کا درس دی ہیں۔ دوسرے کی بات سننے اور تحل و بردباری سے مسائل و مشکلات میں سے گزرنے کا فن صرف قوت برداشت سے ممکن ہے۔ اس کو صبط لفس بھی کہا جا سکتا ہے۔ منبط لفس کا مطلب انسان کی خود سر جہتوں کو کنٹرول کرنا ہے۔ قرآن مجید ہیں نفس انسان کی تین قوتوں کا ذکر آیا ہے۔ قوت غصبیہ بقوت شہور یا درقوت ناطقہ۔ ان متیوں قوتوں کو اعتدال میں دکھنا اہم کا م ہے۔ ہم پانچ ارکانِ اسلام تو حید ، نماز ، دوزہ ، جج اور زکو ق کی پابندی کر کے قوت برداشت کی تربیت کر سکتے ہیں۔

اسلام میں مسلمان کوعفود درگزری بھی تعلیم دی گئی ہے عفوے مراد ہے کہ دوسرے کی خطا اور تصور معاف کردیا جائے۔انتقام کی طاقت رکھتے ہوئے بھی پخش دیا جائے لیکن اس سے مراد کروری نہیں بلکہ اپنی غلطیوں پر نادم ہونے والے کومعاف کردینا بڑائی ہے۔ کیونکہ انتقام کی آگ بچھانے کے لیے خالف کو ختم کرنا یا بچھاڑ نا بڑائی نہیں ہے، بڑائی اس میں ہے کہ عفود درگزرے کام لے کرقوت برداشت اجاگر کی جائے۔اس سے انسان کے تس کی تربیت ہوتی ہے اوروہ پہلے ہے، ہم شخصیت کا مالک بن جاتا ہے۔

رواداری ایک ایس صلاحیت ہے جس کی بنا پرانسان مشکل سے مشکل مرسلے کوسر کرسکتا ہے یخل و برد باری سے ذبنی سکون اور اطمینانِ قلب میسرآ تا ہے۔رواداری (Tolerance) سے انسان نفیاتی طور پر پخته اور مضبوط توت ارادی کا مالک بن جاتا ہے۔اس طرح فشار خون اور دیگر مسائل اور رد اکل سے بچا جاسکتا ہے۔

غصری مسائل کی بنیاد ہے۔فضائل کی نفی ہوتی ہے اور روائل میں اضافہ لیکن توت پر داشت سے غصر کی حالت پر قابو پایا جاسکتا ہے۔ کوئی انسانی قوت اگر آپ سے باہر ہو جائے تو جذبہ رواداری کی مدد سے اس کو قابو میں لایا جاسکتا ہے۔ عمر، وقت اور تجربے سے ایسامکن ہو سکتا ہے۔

احساس کی شدیدترین کیفیت، بیجانی حالت ہوتی ہے۔ بیجانی حالت خواہ خوشگواراحساس کی بنا پر ہویا نا خوشگوارحالت کا بتیجہ دونوں صورتوں میں انسان کی وی کی حت کے لیے تکلیف دہ ہے۔ بیجانی حالت پر قابو پانے کے لیے قوت برداشت سے مدد لینی چاہیے جو مثق اور خصوصی وی کی میں انسان کی وی میں بردھ جاتی ہے۔ اگر ایسابار بار کیا جائے آتا ہے کہ قوت برداشت انسانی کردار کا حصہ بن جاتی ہوائی ہے انسان دوسروں ہے بہتر محسوس کر تا ہے اور دوسروں کے جملہ معاملات میں مدد بھی دیتا ہے۔ ای لیے اسلامی تعلیمات میں رواداری سے کام لینے کی تلقین کی تی ہے۔ تاریخ اسلام کی ورق گردانی کریں تو گئی ایک ایسے مقامات کا پر چاتا ہے جن میں متعلقہ شخصیات نے خدا اور رسول اکرم کی تعلیمات کی روثنی میں تو تی برداشت سے جنگ وجدل کوسلے وصفائی میں تبدیل کردیا۔ صلح حدیدیاس کی سب سے بردی مثال میں تبدیل کردیا۔ صلح حدیدیاس کی سب سے بردی مثال

## عالمگيراخوت (Universal Brotherhood)

عالمگیراخوت کامفہوم بیہے کہ پوری دنیا میں مسلمان ایک دوسرے کی پاسداری کریں اور ملت اسلامیہ کے تصور کوعملی شکل ویں۔ مسلمان دنیا میں کہیں بھی موجود ہوں، وہ ایک دوسرے کے دکھ در دمیں شریک ہوں۔ بھائیوں کی طرح اجتماعی طور پر عالمی سطح پرایک دوسرے کے کام آنا عالمگیراخوت ہے۔

اسلام اس نظریے کی تعلیم دیتا ہے کہ سلمان آپس میں بھائی ہمائی ہیں۔ اس لیے آپس کے تعلقات میں شفقت اور بھائی چارے کاعضر غالب ہوتا چاہیے۔ آپس کے معاملات میں فری اختیار کی جائے۔ ایک دوسرے کا خیرخواہ، خدمت گزار ہوں۔ دلوں میں کدورتیں اور نفرتیں پیدا کرنے والی شنی قوت کوشم کردیا جائے۔ اخوت کے بیتعلقات ملت اسلامیہ کواجٹا کی طور پر مستحکم کرتے ہیں اور پُر اس اور صالح معاشرہ قائم کرنے میں مددیتے ہیں۔ عالمیرا خوت پوری دنیا کی خیرخوابی سے پروان چڑھتی ہے۔ اسلام دوسرے اویان کے لوگوں کے ساتھ بھی او جھے سلوک اور اخوت کی تلقین کرتا ہے۔ای لیے اسلامی معاشرے میں خصوصی طور پر اقلیتوں کے حقوق کی بات کی گئی ہے۔ بیانداز فکر عمل عالمگیر بھائی چارے کی بنیاد ہے۔

خدااوررسول پرایمان لانے کا ایک شبت پہلوریجی ہے کہ انسانوں میں باہمی محبت اور اخوت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ جب ہمارا ایمان میہ ہوکہ تمام انسان الله کی مخلوق ہیں، سب کا مقصد حیات ایک ہے، سب کی اصل ایک ہے، ایک ہی ضابطۂ حیات ہم پر لازم ہے تو انسان دوتی کی تحریک کو پروان چڑھانے کی شروعات ہوتی ہیں۔

دنیا میں لوگوں کے حالات ایک بھے نہیں رہتے۔ دکھ سکھ انسان کے ساتھی ہیں۔ انسان کو چاہیے کہ وہ ایتھے دنوں میں دوسروں کے ساتھ اچھابر تاذکرے تاکہ برے وقت میں لوگ اس کا ساتھ دیں۔ حن سکوک سے اخوت اور بھائی چارہ کے جذبات اجاگر ہوتے ہیں۔ انفرادی اور چھوٹے معاشرے ہے ہوتے ہوری دنیا میں پھیل جاتے ہیں۔ عالمیراخوت پروان پڑھتی ہے۔ ہدردی، حن سلوک، رواداری، احترام اور مجبت وظوم کا درس اسلامی فکر ہے ملتا ہے۔ اسلام نے عالمیراخوت کو علی صورت پہنائی ہے۔ نئی احتیازات اور طبقاتی اختلافات کی فئی کی ہے۔ عالمی انسانی برادری کا تصور پیش کر کے اسلام نے پوری دنیا کو قریب ترکر دیا ہے۔ بہی کی دین کا اصل پیغام ہوتا ہے۔ عالمی انسانی برادری کا تصور پیش کر کے اسلام نے پوری دنیا کو قریب ترکر دیا ہے۔ بہی کی دین کا اصل پیغام ہوتا ہے۔ طرز زندگی کی بنیا داسلامی تعلیمات پر تھی عالمیراخوت کی ترویخ و ترقی میں زبردست کردارادا کیا ہے۔ ان کے رویے، اخلاق، طرز زندگی کی بنیا داسلامی تعلیمات پر تھی اس لیے عالمیراخوت کر شخ میں پوری دنیا کے سلمان خسک ہوگے۔ جس طرح افرادا ہے خس طرح تکی اور جغرافیا کی سرحدوں کی بنا پر علاقائی تو میں اور وظرن ہوتے ہیں۔ اس طرح تھیں جس میں جس سے آفاقی وصدت میں تم ہواجاتا ہے۔ جس طرح تکی اور دیگر اتو ام عالم ۔ اسلامی تعلیمات میں عالمیراخوت کے تصور میں سلم قوم اور پھر سلم قوم کا دیگر تمام اقوام کے ساتھ بھائی جس اور اخوت کا می خوم اور پھر سلم قوم کا دیگر تمام اقوام کے ساتھ بھائی اور اور اخوت کا مملی جذبہ پایا جاتا ہے۔ اس طرح سلم قوم میں اتحاد ، بھتی ، بھائک ، یہودی اور دیگر اتو ام عالم ۔ اس اس می تعلیم ان جو رہائی خور اور اخوت کا مملی جذبہ پایا جاتا ہے۔ اس طرح سلم قوم میں اتحاد ، بھتی ، بھائک اور اور کی فضا پر ابور تی ہی تا ہیں تا در اور اخوت کی فضا پر ابور تی ہیں اور دیگر اتو ام کے باہمی تنازی اس کے باتی خور ان جی میں ارشان خدادی ہے۔

ترجمد: "الوگول كساته بعلائى كروجس طرح الله فى تم پراحسان كيا باورزيين ميس طالب فسادند بو" (القصص)

ایک عقیدے اور اخلاق کو مانے والے اسلامی معاشر ہتھیر کرتے ہیں جس میں ایک انسان دوسرے انسان سے عقیدہ کی بنا پر تعلقات قائم کرتا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

ترجمد "سبل جل كرالله كى رى كومفرطى عقائد كهواورجداجدان بوجاوً" (آل عران)

اس طرح ایک مسلم عالمگیرانسانی برادری کا تصورا بجرتا ہے جس میں نیکیوں میں ایک دوسرے سے تعاون کرنے بلکہ سبقت لے جانے کی کوشش کی جاتی ہے جاتی ہے جانے کی کوشش کی جاتی ہے ہوں کی بنا پر مسلمان اجتاعی اور تو می سائل کاحل نکال سکتے ہیں۔ مسلمانوں میں اگر اس جذبہ میں تی و تیزی آجائے تو مخالف تو توں سے نیٹا جاسکتا ہے۔ عالمگیرا خوت کا درس اسلای تعلیمات میں جگہ جی ۔ مسلمانوں میں اگر اس جذبہ میں ترکی خوت و جمائی جگہ ملتا ہے۔ ابتدا ہی سے بچے کی نشو و نما اس نج پر کی جائے کہ بچے مجب ، ایٹاراورا یک دوسرے کی مدوکرنے کا سبق سیکھیں تا کہ اخوت و جمائی جارہ اس کی خصلت میں رچ بس جائے۔

1

salin Set missiling in a

1111年中华中华

Note: Hilliam 2015 Amil

and the same

Desirable to the contract of the

.

انثانی طرز (Subjective Type)

المحمت كا قرآن مجيد كى روشى ميں مفہوم واضح كريں -

2- اسلام ک فکری اساس بیان کریں۔

3- اسلام من نظريرة حيد كقرآن مجيد كحوالے عدد ضاحت كريں۔

4 نظربدرسالت اسلامی تعلیمات کے والے سے بیان کریں۔

5- اشخام آدمیت برنوٹ کھیں۔

6- معاشرتی انصاف اور رواداری کواسلامی تعلیمات کی مدد سے تکھیں۔

7- اسلای تعلیمات کومد نظر رکھتے ہوئے جائزہ لیجئے کہ کیاعالمگیراخوت انفرادی اوراجماعی زندگی میں تبدیلی بیدا کرتا ہے؟

معروض طرز (Objective Type)

سوال 1: درج ذيل نقرات مين مناسب اورموز ول اصطلاحات اورالفاظ عنالي جكه يركيح

1- حكمت براعلم وكرب بيدا مونے والي ....

1- حلمت سے مرادم والرسے بیدا ہونے والی ....... ہے۔ 2- قرآن مجید پڑھ کرین نے کے علاوہ رسول پاک کے فرائض میں کتاب و ....... کی تعلیم وینا مجي شائل ہے۔

3- بحك خدا كنزديك واصل دين ..... عدر آل عران)

4 الله تعالى في انسان كوز من يراينا ......مقرركيا ب

5- جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے .....کی اطاعت کی۔

Sie Buryan Berry Bury 6- انسان کودی ملاع جس کی ده کوشش کرتا ہے۔ بیآ بت سورة

7- سبل كالله كارى كومضوطى عقاع ركورية يت مورة .....كاحمب-

سوال2: وَيِل مِين ديّ مُعْمَد جوابات مِين مع مح كي نشاندى كرين-

1- اسلامی تعلیمات کاسب سے اولین اصول ہے۔ i- عقيد وتوحيد ii عقيد ورسالت iii- حقوق العباد iv-iv-

2- نظربدرسالت كے مطابق ايمان لايا جاتا ہے۔ نه ضار ii- رسول بر iii- ملائكه بن iv- عقائد پر

3- استكام آدميت ش مولى --

- محیل خودی iii تربیت خودی - iii تربیت خودی iv - آزادی

4 'اے پینبر کہدوکہ میری نماز اور میری عبادت اور میر اجینا ارمرناسب کھی اللہ کے لیے ہے۔ بیک سورة کی آیت ہے۔ i - سورة النساء - سورة النساء - سورة النساء

5- "الله زياده جانا ہے كدا سے اپنى بغيرى كس كے سردكرنى ہے۔"

i- سورة ..... ii- سورة البقرة iii- سورة الناس iv- سورة .......

سوال 3: كالم"الف" اوركالم"ب" من دي كالفاظ من مطابقت بيداكر عجواب كالم "ج" من ورج كري-

UNITED TO (MISSES III)

| كالم "ج"        | المعالم "ب"                  | كالم "الف"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | ایک الله کانصور پایاجاتا ہے۔ | 1 位                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 3.02:00         | غالق ہے۔                     | ۵ مرت کی ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Water Section 1 | کی تلقین ملتی ہے۔            | े ग्रीनाश्ची हेरारहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (1) 3 (1) 545   | 750 30 20 - 0750 375         | 🖈 توحيدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| MITS SET OF     | حكمت والا ب                  | الله برشح كا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                 | نيوں پر ہے۔                  | 🖈 اسلام میں اتحاد یجبی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (1)1/2 (5)7-2   | رمول بيسج كا                 | المام |
| (VIII) (RIVE    | آپس بیس بھائی بھائی ہیں۔     | اسلام مين معاشرتي انصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 10 To 214 To 22 | تعلیم دی گئے ہے۔             | 🖈 وه لوگ جوموش بین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (I) Sp. (IN)    | اشخام آدمیت کادرس دیتاہے۔    | اہتمائی اور ہدایت کے لئے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

## حل مشقى سوالات

سبق نمبر1: فلسفه كي تعريف سوال 1: درج ذيل فقرات ميس مناسب اورموز ول اصطلاحات اورالفاظ سے خالي جگه يُركريں۔ (1) ڈیکارٹ (2) مطالعہ (3) غیرحتی (4) فیاغورث (5) سائمندان (6) قدریات (7) ایک (8) ایمیڈوکلیز (9) اکتبالی (10) فکر سوال 4: ذیل شردیم و سے سوالات کے مکنہ جوابات میں سے سیح کی نشاند ہی کریں۔ (1) حبوائش (2) افلاطون (3) الكندى (4) ديكارث (5) افلاطون (6) ديكارث (7) استدلال (8) انسانی کردار (9) منطق (10) استقرائید سبق نمبر2: فليفهاور مذهب سوال 1: درج ذيل نقرات ميں مناسب اورموز وں اصطلاحات اورالفاظ سے خالی حکیہ پر کریں۔ (1) تَقُر (2) معرفت (3) اعتقاد (4) كانث (5) بانذيگ (6) موت (7) الكارانكار الكاريوفيسرواييك بيد (10) يروفيسرواييك بيد (10) يروفيسرواييك بيد سوال 2: ذیل میں دیے ہوئے سوالات کے مکنہ جوایات میں سے مجھے کی نشاند ہی کریں۔ (1) أنب (2) كانك (3) فريدرك فيل (4) إفلاً على (5) وائك ميد (6) عقليت (7) أيمان (8) فرق (9) مشترك (10) تين سبق نمبر 3: فلسفدا درسائنس سَوال 1: درج ذيل نقرات عن مناسب اورموز ول اصطلاحات اورالفاظ سے خالي جگه يركريں -(2) محلول (3) كل (4) شروع (5) حتى سوال 2: ذیل میں دیے ہوئے سوالات کے مکنہ جوابات میں سے محیح کی نشاند عی کرس (1) علم (2) دو (3) وودورته (4) برگسال (5) ديموكرائش (6) ينوش (7) وْبِلِيورْ قْي سِلْسِ (8) كِيْسِر (9) آئن سائين (10) وْبِلِيورْ فْي سِلْسِ سبق نمبر4: علم سوال 1: درج ذيل فقرات من مناسب اورموز ول اصطلاحات باالفاظ عد فال جكري س (1) حمراني (2) وي (3) عقل (4) ذيكارث (5) التياس (6) 63 (7) اشيا (8) علم (9) شخصيت (10) استناديت

```
سوال 2: ذيل مين ديه موسئ سوالات كمكنه جارجواب مين سطيح كى نشاندى كرين-
(1) علمیات (2) جان ہاپر (3) پیدائی طور پر (4) تعدیق (5) عقل ے (6) تجربے (7) ڈیکارٹ
                                                                     سبق تمبرة: مابعدالطبيعيات
                            سوال 1: درج ذیل نقرات میں مناسب اور موزوں اصطلاحات اور الفاظ سے خالی جگہ برکریں۔
             (1) عضر (2) زوال (3) یانی (4) غیرجانبدار (5) دو (6) معرضی
                                     (7) موضوعی (8) معروضی (9) بیگل (10) وہم
                                سوال2: ذیل میں دیے ہوئے سوالات کے مکنہ جوابات میں سے سیح کی نشاندہی کریں۔
  (6) تصورات
                  (1) مادرا (2) مادی (3) ایک جو برے (4) دوجوابرے (5) لا تعداد جوابرے
                                (7) ماده (8) افلاطون (9) بيكل (10) ديموقر يطيس
                                                                        سبق تمبرة: اخلاقيات
                            سوال ورج ذيل فقرات مي مناسب اورموزون اصطلاحات اورالفاظ عاف حال جكري ب-
                   (1) اخلاقیات (2) مثالی (3) یونانی (4) اخلاقیات (5) نیت
     (6) سنبري
                    (7) دو (8) تهذیب الاخلاق (9) اراده طیبه (10) افادیت
                                                                     سبق نمبر7:اسلامی اقدار
                      سوال 1: درج ذیل فقرات میں مناسب اور موزوں اصطلاحات اور الفاظ سے خالی جگہ پر کریں۔
                  (1) شر (2) شرك (3) معتزله (4) ابو ألحن الاشعرى (5) توحيد
                   (6) قادر (7) عدل وانصاف (8) اجماعی (9) فرائض (10) دین
                        سوال 2: ذيل مين ديم بوئ سوالات كے مكند جوابات مين سے سيح كى نشاند بى كريں۔
          (1) سورة اللين (2) انسانيات (3) قرآن مجيد (4) خدا (5) واصل بن عطا (6) اخلاص
                              (7) شرك (8) توحيد (9) نور (10) والدين ك
                                                         سبق نمبر 8: حكمت: مفهوم اوردائره كار
                          سوال 1: درج ذیل فقرات میں مناسب اور موزوں اصطلاحات اور الفاظ سے خالی جگہ پر کریں۔
                        (1) بصيرت (2) حكمت (3) اسلام (4) نائب/خليفه (5) خدا (6) الجم
     (7) آلعران
                              سوال2: ذیل میں دیے ہوئے سوالات کے مکنہ جوابات میں سے مح کی نشاندی کریں۔
                      (1) عقيده توحيد (2) رسول ير (3) تلميل خودي (4) سورة الانعام
```

## (Glossary) فرہنگ

| المدون المعالى  | Verification   | تفديق                     | Collective Consciousness | اجما كي شعور      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------|--------------------------|-------------------|
| Criticism عند المناق المراك المناق المناق المراك المناق ا | Idealism       | تصوريت/مثاليت             | Self Respect             | احرّامٍ فودى      |
| Dualism ביבי Ethical Theories ביל                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Interpretition | تعير                      | Probable                 | اخال              |
| الرادوطيي Perception عادات Perception الرادوطيي Perception الرادوطيي Perception الرادوطيي Perception الرادوطيي Perception الرادوطيي Good Will المحالية Good Will المحالية Solidarity of Mankind المحالية | Criticism      | عند                       | Monism                   | احديت             |
| Evaluation قدريا في اجارات Perception وراك و المعالية والمعالمة والمعال | Culture        | ثقافت                     | Ethical Theories         | اخلاتى نظريات     |
| Aesthetics تالية Good Will المادوطية Good Will المادوطية Good Will المادوطية المادوطية المادوطية Good Will المادوطية Solidarity of Mankind المادوطية المحتارية Reason المادولية المحتارية Element المادي الم | Dualism        | . المختيث ا               | Ethics                   | اخلاتیات          |
| Aesthetics تباليات Good Will المراه طيب Solidarity of Mankind المراه طيب Solidarity of Mankind المراه المر | Evaluation     | قدر پیائی/جائزه           | Perception               | ادراک             |
| استدادات استدادات Solidarity of Mankind استحرادات استدادات المستدادات ال  | Geology        | مية الم<br>جمادا <b>ت</b> | Perception               | ادراک             |
| Atom איל פּרַר וּבְּלֹיך פּרַר וּבְּרֹינוּ Reason ביבין פּרַר בּרַר איני בּרַר בּרַר בּרַר בּרַר אַני בּרַר בּר בּרַר בּרָר בּרָר בּרַר בּרַר בּרַר בּרָר בּרָר בּרָר בּרָר בּרָר בּרַר בּרָר בּרַר ב | Aesthetics     | بحاليات                   | Good Will                | ارادهطيير         |
| Element عنه Authoritarianism استادیت Substance جوبر Islamic Values اسلای اقدار Human Rights حقوق العباد Islamic Theory of Ethics اسلای نظریه افعال الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Justification  | جواز                      | Solidarity of Mankind    | التحكام آ دميت    |
| Substance אָרָא Islamic Values ועול טונגוונ Human Rights אינגען שלוט Islamic Theory of Ethics אינגען שלוט Islamic Theory of Ethics אינגען שלוט וואר וואר אינגען שלוט וואר וואר אינגען אין אינגען אין אינגען אינגען אין אינגען אינגען אין אייגען אין אינגען אין אין אינגען אין אינגען אין אין איין אין אינגען אין אין אין אין אין איין אין אין אין א  | Atom           | וא-פת                     | Reason                   | استدلال           |
| Human Rights حقوق العباد Islamic Theory of Ethics اسلای نظریه اخلال الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Element        | عفر                       | Authoritarianism         | استناویت          |
| ا المالئ نظريه Islamic Theory اسلائ نظريه Five Senses واس خسر Five Senses خيراعل<br>خيراعل Utilitarianism حيوانيات Zoology افاديت التباس Beauty                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Substance      | rs.                       | Islamic Values           | اسلامی اقتدار     |
| جُراعُلُ Highest Good وابِ خَسِه Five Senses<br>اقادیت Utilitarianism حیوانیات Beauty                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Human Rights   | حقوق العباد               | Islamic Theory of Ethics | اسلاى نظرىيا خلاق |
| افاديت Utilitarianism حيوانيات Zoology<br>التياس Illusion محسن Beauty                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Wisdom         | الم الم                   | Islamic Theory           | اسلای نظریہ       |
| افاویت Utilitarianism حیوانیات Zoology<br>اقتباس Illusion کئن Beauty                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Five Senses    | والخسر                    | Highest Good             | <u>خيراعلى</u>    |
| Make the lab the later than the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                | حيوانيات المالية          | Utilitarianism           | اقاديت            |
| y Marke officially the large of the property                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Beauty         | ٠. څس                     | Illusion                 | التباس .          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Good, Goodness | ż.                        | Meta .                   | پور               |

|              | Wisdom                     | والش             | Descriptive                  | بياني المصر           |
|--------------|----------------------------|------------------|------------------------------|-----------------------|
| W.           | Scope                      | J60% ·           | Post Modernism               | پسجديديت              |
| ANG SALES    | Thesis                     | روی              | Measurement                  | بيائش                 |
| de.          | Monads                     | ذرات             | Laboratory                   | الم بركاه             |
| 1            | Responsibilities           | و مداریاں        | Empirisist                   | تجبيت پند             |
| Minne        | Anti-thesis                | viboli Mediv     | Analytic                     | مخليلي                |
| iles .       | Spiritualism               | ردحانیت ۱۸۵۸     | Assessment                   | تخين                  |
| MO.          | Golden Mean                | زري وطائيري وط   | Imagination                  | لخيل                  |
|              | Speculation                | سوچ بچار         | Synthesis                    | زيب ا                 |
| 443          | Resource Amois             | (gosofida        | Explanatory                  | تشریکی                |
| M            | aterialism                 | اديت             | Validity (Validity           | محت                   |
| Sources of k | Cnowledge                  | ماند <u>ن</u> ام | Truth !!                     | صداتت                 |
|              | Abstract                   | 3/5              | Formal Validity              | صورى صحت              |
| Testile .    | Term                       | JO.              | Natural Science              | طبی علم               |
|              | Religion                   | . 44             | Physics                      | طبيعات                |
| Oh           | servation                  | مثابه            | Universal Unity              | عالكيراخوت            |
|              | ATTENDED TO                |                  |                              |                       |
|              | al Justice                 | معاشرتی انساف    | Rationalist affect           | عقليت پند             |
| Socia        | al Justice<br>Idealism カリカ |                  | Rationalist Casual Relations | عقلیت پند<br>علق رفیت |

| Normative Science     | معياريظم                 | Epistimology           | علميات             |
|-----------------------|--------------------------|------------------------|--------------------|
| Possibilities         | ممكنات                   | Factors                | وال ا              |
| Conflicts             | مناقشات                  | Occult Force           | سرى طاقت           |
| Deductive Logic       | منطق انتخراجيه           | . Duties               | • فرائض            |
| Inductive Logic       | منطق استقرائيه           | Naturalism             | فطرتيت             |
| Logic                 | شطق                      | Thought                | 1                  |
| Subjective Idealism   | موضوعي تصوريت            | Mediveal Philosophy    | فلفقرون وسطني      |
| Subjectibve Questions | موضوعي سوالات            | Modern Philosophy      | فلفجديد            |
| Botany                | بات تاب                  | Ancient Philosophy     | فلغرتديم           |
| Nervous System        | نظامِ عبى                | Philosophy             | فلنه               |
| Atomic Theory         | ایٹی نظریہ اجو ہری نظریہ | Philosophical Approach | فلفاندنج           |
| Identity Theory       | نظرية تشخص               | Natural Laws           | فطرى اقدرتى قوانين |
| Hedonism              | نظربيلذتيت               | Axiology               | تدريات .           |
| Psychology            | أفيات المسما             | Value                  | قدر                |
| Intuitions            | وجدان                    | Tolerance              | . قوت برداشت       |
| Ontology              | وجوديات                  | Universe               | كانتات             |
| Cognitive Process     | وقرق على                 | Pluarlism              | كر مرتبت           |
| Innate Ideas          | وبي خيالات               | Chemistry              | . řt               |
| Hallucination         | ri,                      | Metaphysics            | مابعدالطبيعات      |
| Being                 | rö. Casuèl I             | Material Revolution    | مادى انتقلاب مدرور |
| Medical               |                          | Material Validity      | مادي محت           |

## كتابيات

| وعلامه فراقبال: رجمه: تذريبازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تفكيل جديدالبيات اسلاميه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | אין דיול יעות                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ي كرامت صين جعفري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | منطق انتخراجيه اليم آر برادرز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | اردوبازار، لا بور                 |
| رامت صين جعفري<br>د كرامت صين جعفري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | منطق اتخراجيه ايم آر برادرز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اردوبازان لاعور                   |
| م جاديدا قبال عديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وبجريت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وكثرى بك بنك، لا مور              |
| ع المام الغزاق<br>5- المام الغزاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | احياع علوم الدين (جلداول)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Section A                         |
| 6- المام الغراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | افكارغزال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ادارة ثقافت اسلاميه لا مور        |
| 2- بام مران<br>7- جاديدا تبال عريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شذرات ألسفه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وكثرى بك بنك الا مور              |
| ر۔ جودیو، جان سے<br>8۔ جادیدا تبال ندیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تاظرات تعليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وكرى بك بنك، لا مور               |
| MAN THE MAN SERVER MAN TO SHARE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اسلاى نظرى حيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | کا پی بخدی کا پی                  |
| 三 基                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اخلا تيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مركزى اردوباز اربور دولا مور      |
| Heryand Heaville                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | روايات فلفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | خردافرون جلم                      |
| The state of the s | تاريخ فلسفديتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | على كتاب خانده اردوبازاره لا بور  |
| 12- فيم احمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ابن مسكوريكا فلسفداخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وكثرى بك بنك الاجور               |
| 13- جاويدا قبال<br>صنعب ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بنادي نفسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اےون پلشرز،اردوبازار،الا مور      |
| 14- عاصم حوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بيان<br>فبل نعما ني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اعلم الأهد .                      |
| 15- سيرت النبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اسلای تصوف اورا تبال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | اقبال اكادى مرايى                 |
| 16- ۋاكرايوسىدۇرالدىن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | The last way to be a second or the second of the second or | دارالشعور،اردوبازار،لابور         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ین ملک سائنس دانوں کے تقیم کارنامے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مجلس برقى ادب، لا مور             |
| 18- المدون العرث رجمه: بشراحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بوليم بلكيشنو ، اردوبازار، لا مور |
| -19 שוקוברעט                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | اساي اسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | عزيز پاشرز، اردد يازان لا بور     |
| 20- ۋاكىزىدالخالق، يوسفىشىداكى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ملمظف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                   |
| 21- محريق جهان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تاريخ فكريونان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | على كتاب خاند اردوبازار الا بور   |
| 22- جاديدا تبال نديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | زول کیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وكثرى بك بنك الا مور              |
| 23- جاديدا تبال عريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تحقيق مضمون، اعلى تعليم من فلسفه كاكردار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | مجدّرادي، كورشفكا عج ولا بور      |
| 24 قائن قيمرالاسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فلفے کے بنیادی سائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ميشل بك فاؤيديش اسلام آباد        |
| 25- مطالرجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تعارف نفسيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | کایت اکیدی کراچی                  |
| 26- خان محمد جاوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اسلام كاقلىف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | على كتاب خاند، اردوباز ار، لا مور |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   |

## Bibliography

| S.No. | Name of the Author        | Name of the Book                                                          |
|-------|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 1     | A. E. Taylor              | Elements of Metaphysics University Paperbacks.                            |
| 2     | Samnel E. Stumpf          | Elements of Philosophy: Mc. Graw-Hill Book Company.                       |
| 3     | E. D. Klemke              | Philosophy the Basic Issues: St. Martin's Press New Yark,                 |
| 4     | Droon K. Ghosh            | Science, Society & Philosophy: Ajanta Publication Delhi.                  |
| 5     | John Hospers              | An Introduction to Philosophical Analysis.  Routledge and Kegan Paul Ltd. |
| 6     | Albert Schwegler          | History of Philosophy: Akashdeep Publishing House Delhi.                  |
| 7     | Irving M.Copi &Carl Cohen | Introduction to Logic: Prentice-Hall International USA.                   |
| 8     | H. H. Titus               | Elements of Philosophy.                                                   |
| 9     | Bertrand Russell          | History of Western Philosophy: Routledge London.                          |
| 10    | H. Hocking                | Types of Philosophy.                                                      |
| 11    | H. H. Titus               | The Range of Philosophy.                                                  |
| 12    | N. Warburton              | The Classics of Philosophy.                                               |
| 13    | N. Warburton              | The Classics of Philosophy.                                               |
| 14    | M. Iqbal                  | Reconstruction of Religies thought in Islam.                              |
| 15    | Enwar Eshrat              | Metaphysics of Iqbal                                                      |
| 16    | A. R. Laicy               | Dictionary of Philosophy.                                                 |